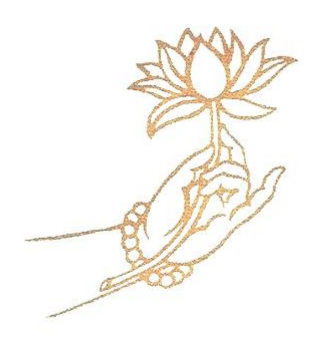
# 淨宗學會會長/領導研習會

# (參閱資料)

修訂版





# 目 錄

| I.   | 11月19日共修「淨宗行者的抉擇」之相關資料<br>恭錄自 <sup>上</sup> 淨下空老法師講述<br>《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經講記》<br>A. 第一冊<br>B. 第三冊 | 第 1~3 頁<br>第 4~10 頁 |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| II.  | 11月20日及21日研習之四個單元相關經文<br>A. 第一單元:                                                              | 71 /                |
|      | A. 尔·平儿·<br>認識並掌握擔當淨宗學會會長/領導之因緣                                                                | 第 11 頁              |
|      | B. 第二單元:<br>擔當淨宗學會會長/領導必須具備之素質                                                                 | 第 12~14 頁           |
|      | C. 第三單元:<br>擔當淨宗學會會長/領導與自身修行及求生西<br>方淨土之關係····································                 | 第 15~16 頁           |
|      | D. 第四單元:<br>如何扮演淨宗學會會長/領導達至圓滿·········                                                         | 第 17~19 頁           |
| III. | 附錄                                                                                             |                     |
|      | 一、第一單元重點研習經文之相關講記                                                                              | 第 20~30 頁           |
|      | 二、第二單元重點研習經文之相關講記                                                                              | 第 31~56 頁           |
|      | 三、第三單元重點研習經文之相關講記                                                                              | 第 57~66 頁           |
|      | 四、第四單元重點研習經文之相關講記                                                                              | 第 67~109 頁          |

# I. 11 月 19 日共修「淨宗行者的抉擇」 之相關資料

恭錄自<sup>上</sup>淨<sup>下</sup>空老法師講述 《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經講記》 第一冊及第三冊

## <u>淨宗學會會長/領導研習會</u> 11月19日共修「淨宗行者的抉擇」之相關資料

## 恭錄自<sup>上</sup>淨<sup>下</sup>空老法師講述 《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經講記》第一冊

| 節錄講記內容                                                                                                                                                                                                                        | 講記 頁數 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ◎ 五、所被根機                                                                                                                                                                                                                      | 599   |
| 「被」念披,音、義與「披」相同。                                                                                                                                                                                                              |       |
| <ul><li>一、《疏鈔》云:「前三非器,謂無信者,無願者,無行者。反<br/>是皆器。」</li></ul>                                                                                                                                                                      |       |
| 前面介紹這部經的方便、作用。這一段說明,念佛法門既然這樣殊勝、<br>究竟方便,要什麼條件才可以修學。那些人能修學這個法門;那些人不能修<br>學這個法門?《疏鈔》是蓮池大師著的。他講:                                                                                                                                 | 600   |
| 『前三非器』,「器」是根器,不是念佛法門的根器。有三種:                                                                                                                                                                                                  |       |
| 第一、是不相信。那有什麼法子!念佛法門雖然很好,究竟方便,你不相信,所以你不能修學。                                                                                                                                                                                    |       |
| 第二、是不願意學。你信了,不想往生淨土,念佛法門對你也沒用處。                                                                                                                                                                                               |       |
| 第三、是不肯依照這法門去修行。你很想得到健康、長壽,很想得到快樂,得到智慧、福德;但你不肯按照這個方法去做,是得不到的。                                                                                                                                                                  |       |
| 除了這三種人之外,就是能信、能願、能行,即是念佛法門所攝受的,<br>沒有一個不能修學。                                                                                                                                                                                  | 601   |
| 信謂信生佛不二,是心是佛,是心作佛,眾生念佛,定得往生,究竟成佛。                                                                                                                                                                                             |       |
| 要這樣信才行。不是說,我叫你念阿彌陀佛,有什麼好處,你就來相信。這個信沒有用處的,將來再遇到一個法師說,「我的法門比你的法門還好」,你信心就動搖了,又跟他去學了。這些我們常常看到的,這不是「信」。你沒有把道理搞清楚,你的信是「迷信」。 <u>迷信</u> , <u>不能起作用</u> 。佛法裡講的信,不是迷信,是 <u>「正信</u> 。正信是建立在理論的基礎上。你對理論真正通達明瞭,才是正信。如果把這個理論在生活中去做,去實驗,得到了真 |       |

<u>正證明,就是<mark>「真信」</mark>,更進了一步,信才是真的。自己經過實驗,得到了證</u>明,才是真信。

602

603

佛法裡常講共業裡有別業,要認真念佛。李老師往生之前,告訴學生說,現在世界已經亂了,佛菩薩神仙來了也救不了;唯一的一條生路就是念佛求生淨土。這是他最後的遺教,勸我們認真念佛,求生淨土。其實不只我們現前的社會亂象,十法界依正皆是自己造的業報,這事唯有佛法說得清楚明白,決定不是偶然的,也非任何人力支配可以改變的。

我們的信心要建立在理論的基礎上,要信『生佛不二』。諸位熟讀《無量壽經》,才能了解這個意思。一切眾生,與佛、菩薩是平等的。『是心作佛,是心是佛』。「佛」這個字是圓滿的智慧,圓滿的大覺。圓滿的智慧是我們的自性。佛法的修學,就是恢復自性清淨心,把我們清淨心上的障礙、污染去掉而已。眾生與佛的差別,就是眾生的心現在有污染,佛菩薩心是清淨的。

現在大家都能意識到環境污染嚴重,但是不曉得眾生心理的污染、精神的污染比環境污染還要嚴重。環境污染足以毀滅世界,人心的污染會感應環境,乃至世界的污染。今天人心污染、精神污染已達非常嚴重,可是還沒有人覺悟。佛法就是教我們淨化身心,把心地的污染清除,恢復清淨心。這才是治本。西方的古老預言家,相信人與居住的星球以及大宇宙,全部是一個有機體;人若不善待這個世界,世界同樣的不會善待人們。此說最近佛法。

清淨心就是佛心。恢復清淨心就是作佛。眾生念佛,就是念清淨心。念 經也是如此。</u>把我們的妄想、執著念掉,恢復自性清淨,所以『定得往生, 究竟成佛』。這是這個法門無比殊勝之處。

我們的信心如果是建立在這個理論基礎上,信心決定不動搖,信心清 淨,則生實相。

#### 願謂厭離娑婆,欣慕極樂,如子憶母,必欲往生。

604

尤其是在現代這個社會,無論你是貴、賤、貧、富,無不深深感到生在世間很痛苦。即使貴為總統,有他的苦處;賤為乞丐,也有他的苦處。沒有一個不苦!如何離苦得樂,就要靠佛法的修養,所以我們要『厭離娑婆』。娑婆極苦,我們要求離苦得樂。

我教外國人念阿彌陀佛,他問我:「阿彌陀佛是什麼意思?」我告訴他:「阿彌陀佛是長壽的意思。」他喜歡長壽,念阿彌陀佛的人都長壽。「阿彌陀佛是快樂的意思」,念阿彌陀佛的人都快樂。「阿彌陀佛心清淨、身清淨」,身心清淨,自然就快樂,自然就長壽了。他們聽了很容易接受,尤其他看我這樣子,他就會生起信心來學佛了。我很快樂,六十五歲了,他看了嚇一跳。在外國,六十五歲是老人,很多地方優待老人,都不用買票。可是我非得拿護照給他看,因為他不相信我六十五歲。我是清淨快樂長壽最好的證據。

605

快樂、長壽、健康從那裡來的?從心清淨得來。心理健康,身體自然就 健康。所以,心地清淨,百病不生。不但不害病,我常說,不死!是真的。

你問我,我會不會死?我會告訴你:「我決定不會死!」這是真的事實。不會生病、不會死,是活著跟阿彌陀佛往淨土的。我在美國,他們要給我買醫藥保險,我說:那筆錢捐給別人作醫藥費用,我決定不受。諸位要懂得,身體真正健康、長壽、快樂,是修清淨心。用什麼方法修清淨心?用念《無量壽經》的方法,念「阿彌陀佛」的方法。這不是迷信。

念佛的心要懇切,『如子憶母,必欲往生』。往生是決定靠得住,不要懷疑。往生西方極樂世界,就跟現在移民一樣。從我們這個世界移民到西方極樂世界去,這才真正安穩、快速、容易,且是究竟圓滿的離苦得樂。

606

行謂從願起行,一向專念,無有間斷。以上三事,號為資糧。信願行 三,缺一不可。

行就是「不間斷、不夾雜」。念念相應念念佛,念念相應念念往生。「資糧」是比喻。古時候外出旅行總要帶一點錢,錢就是資,還要帶一點乾糧。現在旅館、飯店很多,身邊有一張信用卡,錢都不需要了。這就是說,信、願、行是我們往生西方極樂世界的三個條件。三條件一定要具足,少一個都不行。

# 恭錄自<sup>上</sup>淨<sup>下</sup>空老法師講述 《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經講記》第三冊

|                                                                         | r   |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| 節錄講記內容                                                                  | 講記  |
|                                                                         |     |
| 三輩往生第二十四                                                                | 501 |
|                                                                         |     |
| 這一品經文對我們非常重要。佛告訴我們,求願往生要怎麼修。往生有                                         |     |
| 很多種類,每一種類是什麼樣的因緣所成就的。綜觀全經所說,我們得到一                                       |     |
| 個綱領。最主要的條件,就是「發菩提心,一向專念」。因為每一類往生的條件都是這一句,所以這一句是求生西方極樂世界修行的總綱領。          |     |
| 日都是这一时,所以这一时是不正的为经来已外移们的感啊做。                                            |     |
| 佛告阿難。十方世界諸天人民。其有至心願生彼國。凡有三輩。                                            |     |
| 這是「總說」。十方世界發願往生的,大致分為三大類。『十方世界諸天                                        |     |
| 人民』,可見西方世界三輩九品,不是專對我們說的,是十方無量無邊諸佛世                                      |     |
| 界共同的現象。「諸天人民」指六道眾生。『其有至心願生彼國』。「至心」即                                     |     |
| 真心、菩提心,就是覺悟之心。真正覺悟,知道我們無量劫來在六道裡生死                                       | 502 |
| 輪迴太苦。我們這一生要是不往生,來生比這一生還要苦。怎麼知道來生比                                       | 002 |
| 這一生更苦?自己冷靜的想想,每天從早到晚,一年從年初一到臘月三十,                                       |     |
| 起心動念、言語造作,到底是惡多還是善多?如果惡多過善,來生就墮落,                                       |     |
| 一定比今生更苦。假如是善多過惡,來生能保人身,甚至還能生天。所以,                                       |     |
| 這樁事不要問別人,自己晚上睡覺之前,老實的想想就曉得。                                             |     |
| 《地藏經》云「閻浮提眾生,起心動念無不是罪」,這話講得太過分嗎?                                        |     |
| 仔細想想,並不過分,確實起心動念都是造罪業。念念自私自利、損人利                                        |     |
| 己,就是造罪。來生得人身可不容易,多數都墮三途。地獄、餓鬼、畜生的                                       |     |
| 生活環境比我們苦得太多。對此事實真能體悟,真正覺察,恐怖之心油然而                                       |     |
| 生。現在遇到一條生路,可以免墮三途,造的重罪可以不受報,實在太幸                                        |     |
| 運。當然一心一意追求,這是「至心」。至心難!一發至心,十方諸佛如來皆<br>讚歎,一切龍天善神都保佑你。因為至心一發就成佛,而不是凡夫。現在等 | 503 |
| 於是後補佛,預備佛;一往生就成佛,諸佛如來怎麼不讚歎!所以「至心願                                       |     |
| 生彼國   ,這一句很重要。我們今天「至心」生不起來,還是懵懵懂懂,迷惑                                    |     |
| 顛倒,不知道三途苦,不怕三途苦,繼續造罪業,以為果報現在還沒到,須                                       |     |
| 知果報到的時候,後悔就來不及了。                                                        |     |
|                                                                         |     |
| 還有人抱著僥倖心,聽說經上講「臨終一念、十念都能往生」,現在多造                                        |     |
| 一點沒有關係,臨終十念還可以往生。此事大家可以到醫院,看看那些病毒、此更死的人,有幾個人在懷死的時候頭腦達林明白。誰能保證懷來死的       |     |
| 重、快要死的人,有幾個人在將死的時候頭腦清楚明白。誰能保證將來死的<br>時候頭腦清楚,還會念十句佛號?如果此時迷惑顛倒,連自己的家親眷屬都  |     |
| 不認得,往生的希望就完了。要曉得,真正知道「生死事大」、「輪迴恐怖」,                                     |     |
| 這才真正覺悟。從今而後,起心動念決定不造惡。我常常提醒同修們,起心                                       |     |

<u>動念就是「念佛」,想西方極樂世界「依正莊嚴」,除此之外什麼都不想。為</u>什麼勸你把本經念熟?念熟了,可以常常想。念不熟,想不起來,想的都是胡思亂想。自己編一個西方極樂世界,是不行的。所以,經要念得愈熟愈好,幫助你憶念,排除一切妄想、執著,真正使你達到往生西方極樂世界。

504

其上輩者。捨家棄欲。而作沙門。發菩提心。一向專念。阿彌陀佛。修諸功德。願生彼國。

第一類「上輩」往生者,修學的綱領就是這一段經文。經文只有幾句,句句都含很深的境界。每一句就好像一篇文章的題目,後面都是大篇文章。第一句『捨家棄欲』。有些同修們看到這一句,認為在家人沒指望「上輩往生」,誤以為一定要出家。沒有想到,本經「德遵普賢第二」,經文開端舉「賢護等十六正士」此皆是等覺菩薩,跟觀音、勢至、文殊、普賢,地位是平等的。十六位都是在家菩薩。上品上生在家人怎麼沒分?在家人既然一樣能成佛,為什麼此地說「捨家棄欲」?關鍵就在「家」字,要真正明瞭什麼是「家」。你的妻子、兒女、田宅之家,這不算是家,因為他們障礙不了你。

505

佛在經論中常講,有四種「家」,也有四種「出」。佛法的四種家:第一是「田宅之家」,就是大家觀念中的妻子、兒女、財產、房屋田地、不動產。第二是「煩惱之家」。第三是「三界之家」,六道輪迴之家。第四是「生死之家」,這是超越三界之外的生死。三界之內有「分段生死」。三界之外的阿羅漢、辟支佛、菩薩,雖無分段生死,但是還有「變易生死」。

506

由此可知,佛是要我們出家,不是出田宅之家。出田宅之家是沒有用的。佛要我們出煩惱之家,出三界之家。能出煩惱之家,就能證初果。能出 三界之家即是阿羅漢。能出變易生死之家,就稱為法身大士。

「出」也有四種:第一是「身出心不出」。有些出家人,身出田宅之家,心裡依舊貪戀五欲六塵,希求名聞利養,此是身出心不出。第二是「心出身不出」。即在家居士,男女老少各行各業中皈依三寶,依教修行者。雖然身在家,有田宅、有妻子、兒女,但是他心地清淨,對於家宅、五欲六塵,並不沾染,心出身不出。此經「賢護等十六正士」就是心出身不出,在世法中作一切眾生的最好榜樣,一樣證得等覺菩薩,上上品往生。

507

第三是「身心俱出」。佛門古今的祖師大德,為出家人作好榜樣者。第四是「身心都不出」。這不是指普通人,是指在家學佛的居士,雖然天天表現學佛、天天念佛,身在家,心還是在家。身沒出,心也沒出,還搞五欲六塵、名聞利養;把佛法當作副業,這還算不錯的。另有一些富貴人,他們皈依三寶,把佛法當作一種消遣,捧法師就像捧戲子一樣,自古以來也不少見。這樣皈依三寶受了菩薩戒的,掛個菩薩名字,在寺院道場是特權階級。因為他富貴,到寺院來,出家人對他們招待奉承很周到。這是身心都不出。

「出」有四種,「家」也有四種,一定要弄清楚自己是屬於那一類。這裡 有兩種是正確的,「心出身不出」,「身心俱出」。這兩類都是上輩往生。 『捨家棄欲』。「欲」是欲望,說得落實一點就是希求。希求就是欲貪;有希求就有求不得苦。因此,我們對於這世間的一切希求都放下,對於佛法的希求也放下,唯求往生西方極樂淨土,這就對了。「棄欲」包括世間與出世間的一切希求都要放下,才能真正得到清淨心。因為一切有為法,如夢幻泡影,如露亦如電,並非實有,貪欲即是妄想執著。

『而作沙門』。「沙門」是梵語,是古印度所有宗教出家人的通稱。它的意義,佛在經上說,「勤修戒定慧,息滅貪瞋癡」,這樣的人就稱為沙門。由此可知,沙門不一定專指出家人。在家人要是專修戒定慧,息滅貪瞋癡,也稱沙門。上輩往生必須具備這樣的基本條件,從這個基本條件上,『發菩提心,一向專念,阿彌陀佛』,才能相應。這個條件比孔子在世時所具備的條件還要高,還要清淨。

孔子是中國人的典型榜範,中國人的標準。出家人的標準當然是要<u>養五</u> <u>德</u>,<u>修六和</u>。「六和」是佛訂的,「五德」是孔子為人作示範的—溫、良、恭、儉、讓。「勤修戒定慧」,「息滅貪瞋癡」,比夫子的德行還要高。<u>沒有這</u>樣的品德、操守,「發菩提心,一向專念」,生到西方世界不是上輩往生。

三輩九品的往生條件,我們必要曉得。「上三品」太高,我們想想能不能做到。要記住, 五德、六和」是最基本的條件。沒有這個條件,雖念阿彌陀佛,一天念十萬聲,也是古人所說的「喊破喉嚨也枉然」,不能往生。須知西方世界是清淨世界,是道德標準非常高的世界。想想我們能跟那些人相處嗎?那些人的心地都清淨、純正。我們一天到晚是非人我,貪瞋癡慢。彌陀雖然慈悲,歡迎你來生淨土,但是西方的大眾不理會你,你跟大眾不能相處,還是去不了。

諸位同修<mark>要想在這一生真正往生</mark>,要記住修養品德,符合經上所講的標準。我們具有這樣的標準,<u>真的「勤修戒定慧」,「息滅貪瞋癡」</u>,此是上輩往生的基本條件。只要具足,決定是這個品位,否則佛就打妄語。

『發菩提心,一向專念,阿彌陀佛,修諸功德,願生彼國』。這五句<u>是修學往生西方的最重要原則,因為上、中、下三輩往生都離不開這個原則。</u>由此可知,淨宗修學的方法,上自等覺菩薩,下至地獄眾生,都離不開這五句。這五句具足信願持名三資糧。

『發菩提心』,什麼是菩提心?怎麼發法?有些同修告訴我,他很想發菩提心,就是發不出來。這是老實話。他不是發不出來,而是不知道什麼是菩提心。《大乘起信論》及《觀無量壽佛經》中對於菩提心的解釋,愈看愈迷惑。《起信論》講,菩提心的本體是「直心」,其作用是「深心」與「大悲心」。深心是自受用;大悲心是他受用,所以有兩種作用,一是對自己的;一是對別人的。世尊在《觀無量壽佛經》裡講的名稱不同,意思是一樣的,第一是「至誠心」;第二是「深心」(與《起信論》相同);第三是「迴向發願心」。

508

509

510

「迴向發願心」就是大悲心,是他受用。如果將經論合起來看,意思比較明顯一點。直心就是至誠心;至誠心就是直心。到底什麼是直心?什麼是至誠心?每個人都自以為自己的心很誠。前清曾國藩先生在讀書筆記裡,對「誠」下一個定義(過去讀書人幾乎沒有不受佛家影響的,不信佛的人也讀佛經,受佛法的影響),是「一念不生謂之誠」。這個定義下得很好,確實跟佛法講的標準相應。你心裡動個念頭就不誠,因為有念皆妄。由此可知,至誠心確實不容易發出來。

511

就一般經論來看,不但凡夫沒有菩提心,二乘也沒有菩提心,阿羅漢跟 辟支佛也沒有發心,權教菩薩也不是真正的菩提心。到底誰才發了菩提心? 《大乘起信論》,大乘起信是初入門,不是小乘,是入大乘之門。必須破一品 無明,菩提心才現前,就發出來了,這是圓教初住菩薩,別教初地菩薩的境 界。

512

大乘起信,是指圓初住、別初地。《起信論》是對他們說的,《楞嚴經》 也是對他們說的,《金剛經》還是對他們說的。《金剛經》上的標準,「菩薩若 有我相、人相、眾生相、壽者相,即非菩薩」,不是發菩提心的菩薩。菩提心 一發,不但「四相」沒有,「四見」也沒有。依照這個標準看,我們沒分,我 們發不起來!

起心動念還有是非人我,還有貪、瞋、癡、慢,還有妄想、執著,那來的菩提心?每次讀經至此句「發菩提心,一向專念」,總以為自己沒指望。一向專念也許做得到,菩提心沒法子發。這是一般大乘經論的說法。

<u>满益大師</u>在《彌陀經要解》裡跟我們講<mark>「發菩提心」</mark>,是其他經論裡所沒有的;過去歷代祖師也沒有這種說法。他說,「真正發求生西方極樂世界的心,就是無上菩提心」。這是蕅益大師的創見、發明。他的發明有沒有錯誤?如果我們深入經藏,就體會到蕅益大師這句話的真實性、可靠性。他一點兒都沒有說錯,只是古來的祖師大德沒有發現。如果早發現,不知道多少人得度往生。因為發求生西方極樂世界的心,我們可以做到。如是念佛往生,即使下下品往生也圓證三不退,就是法身大士。

513

若依一般經論所講的「直心、深心、大悲心」;「至誠心、深心、迴向發願心」,我們實在沒有能力發起來。一念真誠懇切的心求生淨土,一般不識字的老太婆都發得起來。蕅益大師說出這樣的話,深得印祖讚歎。印光大師對《要解》的讚歎,「即使古佛再來,為《阿彌陀經》作一個註解,也不能超過其上」,把《要解》真的捧到了頂點。我們曉得印祖是大勢至菩薩應化再來的,那麼作《要解》的蕅益大師是什麼人?蕅益大師沒有露身分,能值得大勢至菩薩如此讚歎,他要不是阿彌陀佛示現,也必是觀音菩薩再來的,絕對不是普通人。普通人不可能把《阿彌陀經》講得那麼透徹、明白。

514

讀《彌陀經要解》,經義才真正大白,許多疑惑才斷。因此,我們若依 《彌陀經》修學,就一定要依《要解》。蕅益是依蓮池為老師,老師有《疏 鈔》,博大精深。這兩種註子合起來參考,才能真正領悟《阿彌陀經》的經 義,指導我們修學一條光明的道路。發求願往生這種心的人很多,符不符合本經發菩提心的條件?並不見得。因為雖然發心求生淨土,這個心不真實,心不懸切。古人講的「露水道心」,早晨的露水,太陽一出來就沒有了。發這麼一點道心,名聞利養、五欲六塵一擺在面前,道心就沒有了,這怎麼能成就!

我們仔細從「菩提心」這幾個字觀察。「菩提」是梵語,譯成中文是覺悟。菩提心就是真正覺悟的心。覺悟是對迷惑而說的,不覺悟就是迷。迷在五欲六塵,迷在名聞利養,迷在妄想執著,就不是菩提心。迷於人天福報,那來的菩提心?所以真正覺悟的人,知道這個世間一切萬事萬物都是虛妄的,像《金剛經》所說「凡所有相皆是虛妄」,沒有一樣是真實的。知道一切都是虛妄的,是看破。看破之後對於萬事萬物決定不取不捨。於一切境界中沒有取捨的念頭,是放下。真正看破、放下,這個人覺悟了。覺心清淨,世出世法一樣都不沾染。

515

西方極樂世界是真實的,永恆不變的,生到那個地方的人無量壽,樹木花草也無量壽。他要真正發現,真正知道,決定求取西方極樂世界。這是大覺,是徹底覺悟。文殊、普賢、十方等覺菩薩,都是我們的好榜樣。除非不知道,知道事實真相,沒有一個不一心一意求生淨土。這才是真正發無上菩提心。

真正發菩提心的人, 起心動念都是阿彌陀佛, 都是西方極樂世界, 絕對不會把世間一切人與事放在心上。心裡還有世間的人與事, 就沒有菩提心。你雖然念佛, 只有底下這一句『一向專念, 阿彌陀佛』, 能不能往生?靠不住。心裡真正對世間五欲六塵一切法,確實沒有絲毫牽掛, 念念都是彌陀本願功德、西方世界依正莊嚴, 這一種人念阿彌陀佛, 是專念。即使早晚十念, 都是專念, 都符合專念的標準。一天都沒缺, 他怎麼不專!

516

蕅益大師在《要解》裡說得好,「能不能往生,決定在信願之有無」。深信切願求生淨土,就是發菩提心,此心是往生的關鍵。「品位高下,在念佛功夫的深淺」。不是說多少,是功夫的深淺。功夫深的念到「一心不亂」,妄想、執著完全放下。功夫淺的是「成片」,就是一天到晚佛號一句接一句不間斷;你的煩惱、妄想雖然有,但不起作用,因為這句佛號把它壓住。有這種能力就決定往生。上等功夫「理一心不亂」,中等功夫「事一心不亂」,下等是「功夫成片」。不到這樣的程度,都不能往生。諸位一定要牢牢記住。

517

我們應當時常反省,生生世世無量劫來,自己修學都沒有成就;這一生 好不容易遇到《無量壽經》,這機緣絕對不是生生世世都能遇得到的。</u>彭際清 說:「無量劫來希有難逢之一日」,時間上來講,希有難逢。夏蓮居居士說: 「萬億人中一二知」,從廣大學佛群眾來說,希有難得。我們聽了之後仔細想 想,這個因緣的確非常希有。我們今天遇到,不能不說是過去生中的大善 根、大福德現前。

遇到這個無比希有的勝緣,就看你能不能覺悟。真正能覺悟的,一生就

成就, 永脫輪迴,這一生就成佛作祖。若還有妄念、妄想,還有分別、執著,這一生縱然遇到,可能又空過,真可惜!看看古往今來,念佛往生的人,看看《淨土聖賢錄》、《往生傳》,甚至看看台中林看治居士寫的《念佛感應見聞記》。人家怎麼修的,怎麼成就的?想想自己,跟人家比一比,像嗎?不是學佛,是玩佛,這怎麼能成功!我們一樣也沒放下,說不客氣的話,念念依舊造業。《地藏經》講的「起心動念無不是罪」,前途是黑暗的,果報在三途。你是忘了,沒去想它。要真正去想一想,愈想愈可怕。真正害怕,或者你的菩提心就這樣怕出來了,這才曉得前途恐怖,才肯回頭老實念佛。一天到晚,一年到頭有了一個方向、目標,專念阿彌陀佛。

518

專念《無量壽經》,就是專念阿彌陀佛。《無量壽經》裡所講彌陀本願功德,西方世界依正莊嚴,要憶念才能成功。阿彌陀佛名號是題目;這一部經是文章。本經,古人也有定名為《阿彌陀經》,是五種原譯本之一。所以,名號跟經典不過是題文之別而已,並無二致。

『修諸功德,願生彼國』,修的是什麼功德? 念經、念佛的功德,就是專念《無量壽經》,專念「阿彌陀佛」的功德。自己專念,也勸人專念,把專念的好處告訴人。關鍵確實就在「專」,我們看到許多自在往生的,走的時候曉得什麼時候走,喜歡什麼方式走就採什麼方式走。我們看《六祖壇經》,六祖惠能大師一年前就知道。一年前就派他的徒弟到故鄉的國恩寺修塔,而且還告訴他,工程要快一點,否則來不及。一年前怎麼知道的?訣竅就是「專」。無論你修那一個法門,學那一部經論,關鍵都是一個「專」字。

519

「專心」,心是清淨的。心即大圓鏡,無所不知,無所不能。所以,那些人走的時候很自在,不生病,站著走的、坐著走的。我們再看古來的大德,凡是不專,就沒有這個能力,走的時候還是生病。雖然也能往生,知道死了以後到那裡去,但走得沒那麼瀟灑、痛快。仔細觀察其原因,就發現他在生時所學不專。我們只要細心體會,修學應該怎麼修,自己都明白,都知道。所以,心裡不能再放拉拉雜雜的東西。經題上講得很清楚,「清淨、平等、覺」。心裡還有一物就不清淨,還有高下就不平等;不清淨、不平等就是迷惑顛倒,就是不覺。修行的祕訣都在經題上。

520

「發菩提心,一向專念,阿彌陀佛」,就是修清淨、平等、覺。如果我們把這三句合在經題上講,發菩提心就是清淨心,一向專念就是平等心,阿彌陀佛就是覺心,就是清淨、平等、覺。<u>清淨是戒</u>,平等是定,覺是慧。<u>三學</u>都具足,三寶也具足。

萬益大師在念佛開示裡告訴我們,<mark>只要專念阿彌陀佛</mark>,無量無邊的法門 都包括在內,正是《華嚴》裡所講的,「一即一切,一切即一」。「一」就是一 白阿彌陀佛,「一切」就是無量無邊的法門。念佛往生將一切法門全部包括盡 了。一修一切修,這樣求生淨土那有不往生的?無量劫來我們沒能成功,就 是太大意,太疏忽,以為往生太容易,沒有把世緣捨得乾淨,就這樣耽誤 的。這一生不可以再大意,一定要把世緣捨得乾淨淨,心裡對世出世間一 切法決定不牽掛,我們這一生才有希望。 心裡若還摻雜世間的境緣,「緣」是人事環境;「境」是物質環境,這些人事、物質,心裡還放不下,是大障礙。這樣念佛不可靠,未必去得了,必須捨得乾乾淨淨。念佛人對日常生活、工作、人事要認真做,心上不牽掛;不是叫你什麼事都不做。什麼事都可以做,都不礙念佛,行、住、坐、臥四威儀不礙念佛,世間所有一切工作也不礙念佛。這是念佛法門殊勝之處。

世間事可以做,世間意不能有。「意」是心裡有牽掛。這不可以。佛在《阿難問事佛吉凶經》上說,「可得為世間事,不可得為世間意」,有世間的意念就壞了。這一段是講修行的方法,下面再說果報。

521

# II. 11 月 20 日及 21 日研習之四個 單元相關經文

A. 第一單元:認識並掌握擔當淨宗學會 會長/領導之因緣

B. 第二單元:擔當淨宗學會會長/領導必 須具備之素質

C. 第三單元:擔當淨宗學會會長/領導與 自身修行及求生西方淨土 之關係

D. 第四單元:如何扮演淨宗學會會長/領 導達至圓滿

## 淨宗學會會長/領導研習會 11月20日及21日研習之四個單元相關經文

#### 第一單元:認識並掌握擔當淨宗學會會長/領導之因緣

| 《無量壽經》                   | 經文                                                                      | 講記頁數               |  |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------|--|
| 第一部份:重點研習之經文(相關講記請參閱附錄一) |                                                                         |                    |  |
| 第1品                      | 『如是我聞。一時佛在王舍城。耆闍崛山<br>中。與大比丘眾萬二千人俱。』                                    | 第二冊<br>2 至 21 頁    |  |
| 第 27 品                   | 『此皆無量壽佛本願加威。及曾供養如來。善根相續。無缺減故。善修習故。善<br>攝取故。善成就故。』                       | 第三冊<br>744 至 747 頁 |  |
| 第 34 品                   | 『今得值佛。復聞無量壽聲。靡不歡喜。<br>心得開明。』                                            | 第四冊<br>213 至 215 頁 |  |
| 第 43 品                   | 『於我法中。得名第一弟子。』                                                          | 第四冊<br>695 至 696 頁 |  |
| 第 45 品                   | 『如來興世。難值難見。諸佛經道。難得<br>難聞。遇善知識。聞法能行。此亦為難。<br>若聞斯經。信樂受持。難中之難。無過此<br>難。』   | 第四冊<br>735 至 740 頁 |  |
| 第二部份:參                   | 考之經文                                                                    |                    |  |
| 第 44 品                   | 『當有眾生。植諸善本。已曾供養無量諸<br>佛。由彼如來加威力故。能得如是廣大法<br>門。攝取受持。』                    | 第四冊<br>709 至 713 頁 |  |
| 第 46 品                   | 『我今如理宣說如是廣大微妙法門。一切<br>諸佛之所稱讚。付囑汝等。作大守護。為<br>諸有情長夜利益。莫令眾生淪墮五趣。備<br>受危苦。』 | 第四册<br>757 至 765 頁 |  |
| 第 47 品                   | 『人身難得佛難值。信慧聞法難中難。若<br>諸有情當作佛。行超普賢登彼岸。』                                  | 第四冊<br>787至 789 頁  |  |

### 第二單元:擔當淨宗學會會長/領導必須具備之素質

| 《無量壽經》      | 經文                                                                      | 講記頁數                |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| 第一部份:重      | 點研習之經文(相關講記請參閱附錄二)                                                      |                     |
| 第2品         | 『賢護等十六正士。』                                                              | 第二册                 |
|             | <br> 『咸共遵修普賢大士之德。具足無量行                                                  | 41 至 46 頁 57 至 92 頁 |
|             |                                                                         | JI 主 JZ 只           |
|             |                                                                         |                     |
| 第4品         | 『常運慈心拔有情。度盡無邊苦眾生。我                                                      | 第二冊                 |
|             | 「行決定堅固力。唯佛聖智能證知。縱使身<br>「九世世」」 B T に 1 に 1 に 1 に 1 に 1 に 1 に 1 に 1 に 1 に | 366 至 373 頁         |
|             | 止諸苦中。如是願心永不退。』                                                          |                     |
| 第5品         | 『汝自思惟。』 『汝自當知。』                                                         | 第二冊                 |
|             | 『汝應自攝。』                                                                 | 399 至 404 頁         |
| <b>第94日</b> | 『扒完充心。工作小朋。这世归、 。 。                                                     | 労 ー m.              |
| 第 24 品      | 『捨家棄欲。而作沙門。發菩提心。一向<br>事念。阿彌陀佛。修諸功德。願生彼                                  | 第三冊 504 至 521 頁     |
|             | 可心·门厢化例·廖昭为他· 粮主仪 。」                                                    | 504 王 521 頁         |
|             |                                                                         |                     |
| 第 30 品      | 『依佛所行。』                                                                 | 第三冊                 |
|             |                                                                         | 826 至 828 頁         |
| 第 33 品      | <br> 『專精行道。』                                                            | 第四冊                 |
|             |                                                                         | 191 至 195 頁         |
|             |                                                                         |                     |
| 第 34 品      | 『受佛明誨。專精修學。如教奉行。不敢                                                      | 第四册                 |
|             | 有疑。』                                                                    | 263 頁               |
| 第 37 品      | 『受佛重誨。不敢違失。』                                                            | 第四册                 |
|             |                                                                         | 524 頁               |
| 第二部份:参      | 考之經文                                                                    |                     |
| 第2品         | 『常以法音。覺諸世間。破煩惱城。壞諸                                                      | 第二冊                 |
|             | 欲塹。洗濯垢污。顯明清白。調眾生。宣<br>                                                  | 118 至 136 頁         |
|             | 妙理。貯功德。示福田。以諸法藥救療三<br>  苦。』                                             |                     |
|             |                                                                         |                     |
|             | 『心常諦住度世之道。於一切萬物。隨意                                                      | 第二冊                 |
|             | 自在。為諸庶類。作不請之友。』                                                         | 172 至 179 頁         |

|        | <del>,</del>                                                                                                                             |                    |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|        | 『興大悲。愍有情。演慈辯。授法眼。杜<br>惡趣。開善門。於諸眾生。視若自己。拯<br>濟負荷。皆度彼岸。』                                                                                   | 第二冊 181 至 189 頁    |
| 第4品    | 『又有殊勝行願。及念慧力。增上其心。<br>堅固不動。修行精進。無能踰者。』                                                                                                   | 第二冊 284 至 287 頁    |
| 第5品    | 『我今為菩薩道。已發無上正覺之心。取<br>願作佛。悉令如佛。願佛為我廣宣經法。<br>我當奉持。如法修行。拔諸勤苦生死根<br>本。速成無上正等正覺。』                                                            | 第二冊<br>380 至 388 頁 |
| 第7品    | 『我建超世志。必至無上道。斯願不滿<br>足。誓不成等覺。復為大施主。普濟諸窮<br>苦。令彼諸羣生。長夜無憂惱。』                                                                               | 第二册<br>748 至 758 頁 |
| 第 24 品 | 『應發無上菩提之心。復當專念極樂國<br>土。』                                                                                                                 | 第三册<br>527 至 528 頁 |
| 第 30 品 | 『有大慈悲利益心故。捨離一切執著。』                                                                                                                       | 第三册<br>852 至 854 頁 |
| 第 31 品 | 『如鐵圍山。眾魔外道不能動故。其心正<br>直。善巧決定。論法無厭。求法不倦。戒<br>若琉璃。內外明潔。其所言說。令眾悅<br>服。擊法鼓。建法幢。曜慧日。破癡闍。<br>淳淨溫和。寂定明察。為大導師。調伏自<br>他。引導羣生。捨諸愛著。永離三垢。遊<br>戲神通。』 | 第四冊<br>34 至 54 頁   |
| 第 32 品 | 『檢歛端直。身心潔淨。無有愛貪。志願<br>安定。無增缺減。求道和正。不誤傾邪。<br>隨經約令。不敢蹉跌。若於繩墨。咸為道<br>慕。曠無他念。無有憂思。自然無為。虚<br>空無立。淡安無欲。作得善願。』                                  | 第四冊<br>91 至 107 頁  |
| 第 35 品 | 『一心制意。端身正念。言行相副。所作<br>至誠。獨作諸善。不為眾惡。』                                                                                                     | 第四冊<br>428 至 433 頁 |

| 第 36 品 | 『汝等得佛經語。熟思惟之。各自端守。<br>終身不怠。尊聖敬善。仁慈博愛。當求度<br>世。拔斷生死眾惡之本。當離三塗。憂怖<br>苦痛之道。』 | 第四册<br>451 至 459 頁                |
|--------|--------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 第 43 品 | 『歸依瞻禮。如說修行。』<br>『心無下劣。亦不貢高。』                                             | 第四冊<br>684 至 689 頁<br>691 至 692 頁 |
|        | 『於此經中。生導師想。欲令無量眾生。<br>速疾安住得不退轉。』                                         | 698 至 699 頁                       |
|        | 『不生退屈諂偽之心。設入大火。不應疑<br>悔。』                                                | 702 至 703 頁                       |

### 第三單元:擔當淨宗學會會長/領導與自身修行及求生西方淨土之關係

| 《無量壽經》     | 經文                                                                                                    | 講記頁數               |  |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|--|
| 第一部份:重     | 點研習之經文(相關講記請參閱附錄三)                                                                                    |                    |  |
| 第3品        | 『汝為哀愍利樂諸眾生故。能問如是微妙<br>之義。勝於供養一天下阿羅漢。辟支佛。<br>布施累劫。諸天人民。蜎飛蠕動之類。功<br>德百千萬倍。』『當來諸天人民。一切含<br>靈。皆因汝問而得度脫故。』 | 第二冊 210 至 214 頁    |  |
| 第 44 品     | 『諸善男子。及善女人。能於是法。若已<br>求。現求。當求者。皆獲善利。汝等應當<br>安住無疑。種諸善本。應常修習。使無疑<br>滯。不入一切種類珍寶成就牢獄。』                    | 第四冊<br>716 至 721 頁 |  |
|            | 『如是等類大威德者。能生佛法廣大異<br>門。』                                                                              | 721 至 722 頁        |  |
|            | 『於此經典。書寫。供養。受持。讀誦。<br>於須臾頃為他演說。勸令聽聞。不生憂<br>惱。乃至畫夜思惟彼剎。及佛功德。於無<br>上道。終不退轉。』                            | 724 至 728 頁        |  |
|            | 『應當專心信受。持誦。說行。』                                                                                       | 730 頁              |  |
| 第 46 品     | 『應勤修行。隨順我教。當孝於佛。常念師恩。當令是法久住不滅。當堅持之。無得毀失。無得為妄。增減經法。常念不絕。則得道捷。我法如是。作如是說。如來所行。亦應隨行。種修福善。求生淨剎。』           | 第四册 765 至 774 頁    |  |
| 第 47 品     | 『聞已受持及書寫。讀誦讚演并供養。如<br>是一心求淨方。決定往生極樂國。假使大<br>火滿三千。乘佛威德悉能超。』                                            | 第四冊 780 至 784 頁    |  |
| 第二部份:参考之經文 |                                                                                                       |                    |  |
| 第7品        | 『圓滿昔所願。一切皆成佛。』                                                                                        | 第二冊<br>794 至 795 頁 |  |

| 第 32 品 | 『宜各勤精進。努力自求之。必得超絕<br>去。往生無量清淨阿彌陀佛國。橫截於五<br>趣。惡道自閉塞。』                 | 第四冊 129 至 133 頁 |
|--------|----------------------------------------------------------------------|-----------------|
| 第 38 品 | 『阿難即從座起。面西合掌。頂禮白言。<br>我今願見極樂世界阿彌陀佛。供養奉事。<br>種諸善根。』                   | 第四册 532 頁       |
|        | 『阿難白言。彼佛淨剎。得未曾有。我亦願樂生於彼土。世尊告言。其中生者。已曾親近無量諸佛。植眾德本。汝欲生彼。<br>應當一心歸依瞻仰。』 | 538 至 546 頁     |

### 第四單元:如何扮演淨宗學會會長/領導達至圓滿

| 《無量壽經》 | 經文                                                                                              | 講記頁數               |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| 第一部份:重 | 點研習之經文(相關講記請參閱附錄四)                                                                              |                    |
| 第 2 品  | 『原共連一年代表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表                                                     | 第二冊 57 至 161 頁     |
|        | 『受持如來甚深法藏。護佛種性常使不絕。興大悲。愍有情。演慈辯。授法眼。<br>杜惡趣。開善門。於諸眾生。視若自己。<br>拯濟負荷。皆度彼岸。悉獲諸佛無量功<br>德。智慧聖明。不可思議。』 | 180 至 190 頁        |
| 第4品    | 『我行決定堅固力。唯佛聖智能證知。縱<br>使身止諸苦中。如是願心永不退。』                                                          | 第二冊 366 至 373 頁    |
| 第9品    | 『彼佛如來。來無所來。去無所去。無生<br>無滅。非過現未來。但以酬願度生。』                                                         | 第三冊 158 至 163 頁    |
| 第 48 品 | 『尊者阿難。彌勒菩薩。及諸菩薩聲聞。<br>天龍八部。一切大眾。聞佛所說。皆大歡<br>喜。信受奉行。』                                            | 第四冊<br>804 至 805 頁 |

| 第二部份:参 | 考之經文                                                                                                                                           |                       |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| 第2品    | 『常以法音。覺諸世間。破煩惱城。壞諸<br>欲塹。洗濯垢污。顯明清白。調眾生。宣<br>妙理。貯功德。示福田。以諸法藥救療三<br>苦。』                                                                          | 第二册<br>118 至 133 頁    |
|        | 『開化顯示真實之際。超過世間諸所有<br>法。心常諦住度世之道。於一切萬物。隨<br>意自在。為諸庶類。作不請之友。』                                                                                    | 第二冊<br>170 至 179 頁    |
| 第 4 品  | 『常行布施及戒忍。精進定慧六波羅。』『常運慈心拔有情。度盡無邊苦眾生。』                                                                                                           | 第二冊 334 至 353 頁 366 頁 |
| 第8品    | 『恆以布施。持戒。忍辱。精進。禪定。<br>智慧。六度之行。教化安立眾生。住於無<br>上真正之道。』                                                                                            | 第三冊<br>93 至 110 頁     |
| 第9品    | 『所發誓願。圓滿成就。如實安住。具足<br>莊嚴。威德廣大。清淨佛土。』                                                                                                           | 第三冊<br>155 至 157 頁    |
| 第 25 品 | 『聞此經典。受持讀誦。書寫供養。畫夜相續。求生彼剎。發菩提心。持諸禁戒。<br>堅守不犯。饒益有情。所作善根。悉施與<br>之。令得安樂。憶念西方阿彌陀佛。及彼<br>國土。』                                                       | 第三冊<br>558 至 610 頁    |
| 第 26 品 | 『覺了一切法。猶如夢幻響。滿足諸妙願。必成如是剎。知土如影像。恆發弘誓心。究竟菩薩道。具諸功德本。修勝菩提行。受記當作佛。』                                                                                 | 第三册<br>683 至 701 頁    |
| 第 29 品 | 『無量壽佛意欲度脫十方世界諸眾生類。<br>皆使往生其國。悉令得泥洹道。作菩薩<br>者。令悉作佛。既作佛已。轉相教授。轉<br>相度脫。如是輾轉。不可復計。十方世<br>界。聲聞菩薩。諸眾生類。生彼佛國。得<br>泥洹道。當作佛者。不可勝數。彼佛國<br>中。常如一法。不為增多。』 | 第三冊<br>792 至 803 頁    |

| 第 30 品 | 『從本以來。安住神通。得一乘道。不由<br>他悟。』             | 第三冊 869 至 871 頁  |
|--------|----------------------------------------|------------------|
| 第 31 品 | 『究竟菩薩諸波羅蜜。而常安住不生不滅<br>諸三摩地。行徧道場。遠二乘境。』 | 第四冊<br>64 至 67 頁 |
| 第 47 品 | 『受持廣度生死流。佛說此人真善友。』                     | 第四冊 791 頁        |

# III. 附錄

- 一、第一單元重點研習經文之相關講記
- 二、第二單元重點研習經文之相關講記
- 三、第三單元重點研習經文之相關講記
- 四、第四單元重點研習經文之相關講記

#### 附錄一

# 第一單元(認識並掌握擔當淨宗學會會長/領導之因緣) 重點研習經文之相關講記

### 恭錄自<sup>上</sup>淨<sup>下</sup>空老法師講述 《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經講記》

法會聖眾第一(第二冊 - 2至21頁)

『如是我聞。一時佛在王舍城。耆闍崛山中。與大比丘眾萬二千人 俱。』

『如是』是佛門一切經的開端。這兩個字的來源,我在此就不多說,因為我們說了很多次,要緊的是它所顯示的真實義。如來果地上的境界,就是《般若經》所講的諸法實相。一切法的真實相,在佛法裡就用「如」字代表,所以「如是」就是諸法實相。佛為一切眾生宣說無量無邊的經論法門,就是為眾生說明一切諸法的真實相。換句話說,就是說「如是」。「如是」不僅代表釋迦牟尼佛四十九年三百餘會所說的,乃至於十方世界無量無邊諸佛如來為一切眾生所宣講的,也不外「如是」兩個字。在淨宗來說,「如是」就是阿彌陀佛,就是極樂世界。

由此可知,此二字含義之深廣,我們無法想像。即使一切諸佛如來,所謂熾然說、不斷說,盡虚空遍法界也說之不盡。若依據《觀經》所說的理論來講,「如」是「是心是佛」,「是」就是「是心作佛」。是心是佛,諸位能否體會到佛在經上講這句話的真正義趣?如果我們只聽「是心是佛」而死在句下,就錯了。「是心」是佛,「是心」是不是菩薩?「是心」是不是聲聞、緣覺?都是的。這只是在萬象中舉一個例子而已。是心既然是佛,是心即是盡虚空遍法界。一點都沒錯。這才曉得一切法唯心所現,一切法就是自己的真心本性。那一法不是心變現的?那一法不是自心?法法皆然。連我們晚上作夢,是心是夢,是心是世界,是心是微塵。心外無法,法外無心。「如」是這個意思,所以說「萬法皆如」,「無有一法不如」。不但有形象的法是「如」,無形象的法也是「如」。

佛在《法華經》裡講,「如是相、如是性、如是體、如是力、如是作、如是因、如是緣、如是果、如是報、如是本末究竟」。那一法不如!「如」就是大經所說的「一切法唯心所現」,是自己真心變現出來的,是性德。性德起用,變現十法界依正莊嚴,是法絕對清淨平等。在佛,清淨。在畜生、餓鬼、地獄,清不清淨?還是清淨!正如我們用黃金造個佛像,你看到很恭敬。現在把黃金做

成小貓、小狗,它清不清淨?把它做成青面獠牙的餓鬼,它清不清淨?還是清淨。體是黃金,沒有兩樣。這才曉得無有一法不清淨,無有一法不平等。用一斤的黃金塑一個佛像,用一斤的黃金塑一個餓鬼像,到外面去賣,價錢是相等的。重量一樣,同樣是藝術品,所以是平等的。

十法界中,生佛平等,這是從本性上講。我們要問,一真法界裡有沒有佛菩薩,有沒有天人、餓鬼、畜生?有,樣樣俱全。他方世界也有,而西方極樂世界沒有。極樂世界跟他方世界也是一心變現的,不是二心。一心變的虛空法界是一個整體。極樂世界是整體裡的一部分,諸位要懂這個意思。是心是佛,是心是萬法,是心是萬物,是從性德上說的。

我們今天為什麼會變成這個樣子?因為迷了。誰迷了?自己迷了。迷什麼?迷了自性。迷了自性,就落到底下一句,就是「心作」了。作佛、作菩薩、作六道輪迴、作依正莊嚴。作,就不清淨。「作」是什麼?是起心動念,是妄想分別執著。所以,大乘圓教講四諦,說無作四諦。無作就恢復性德了;有作是修德。從修德去證性德,性德是無作的。從有作要到無作才能成就。

今天我們念佛,也要從「有念」念到「無念」,就成就了。我們往生也是如此,從「有生」證到「無生」就圓滿了。這就是第兩句話的意思:「是心作佛」,「是心作法界」,「是心作萬物」。諸位要曉得,這二句話把佛法的原理、原則講盡了。佛說的一切法,就是說這一樁事情的真相。

今天在這一部經典裡講的「是心是佛」,「是心是極樂世界」;「是心作佛」,「是心作極樂世界」。所以,這部經裡是偏重在某一部分講,實際上它是全體。「如是」二字包括整個佛法,因此這二字也就指這部經全部的經文。它是「信成就」。明白這個道理,對於佛所說的一切法,我們就能相信。他確實是根據事實而說的,不是妄想,不是推測,不是理想,完全講事實真相。「如是」就是事實。一個人不相信事實,那就沒法子了,還有什麼好講的。所以,這兩個字在六種成就裡是信成就。《華嚴經》云,「信為道源功德母」。「信」是入佛法之初門。離開了信,就沒有辦法契入,所以一定要深信。

學生親近老師求學,如果對老師沒有信心,老師再有德行,再有學問,你也學不到東西。佛是我們根本的老師,我們對老師的話不相信,怎麼會有成就?所以在佛法裡,信是第一個條件。你要是想來學佛,接受佛的教育,接受佛的教學,第一你要信佛!佛講的句句話都是真實的,要深信不疑,才能成為佛弟子。

萬益大師在《彌陀經要解》解釋此二字,他講「依實相理」。「實相」就是事實真相。我剛才講「如是」二字,說明事實真相,講得比較容易懂。古人講「依實相理」,這四個字,初學的人不知道說的是什麼意思。「念佛求生淨土,決定無非」,稱作「是」。無非,就是決定不錯。我們要圓圓滿滿的恢復性德,

修學念佛法門,求生淨土,決定不錯。這是蕅益大師講的,可以跟我剛才講的 合起來看。我這樣的解釋,古人註解裡沒有這種說法,但意思是相同的。依實 相理,即事實真相。

『我聞』是聞成就。佛當年在世講經說法,並沒有著作留給後世。經典的由來,是釋迦牟尼佛滅度之後弟子們集結的。正如同《論語》,不是孔夫子寫的。孔夫子死了以後,學生們回憶從前老師教誠弟子,把它記錄下來,傳給後世。但是佛經有一點不相同,《論語》是孔夫子的學生各別記錄的,佛經集結是弟子們集體做這個工作的。集結的過程,是把釋迦牟尼佛當年在世所講的一切經,重複講一遍,再記錄成書冊。阿難的記憶力就像現代的電腦、錄音機一樣,他聽過一次,永遠不會忘記。釋迦牟尼佛四十九年所講的一切經,阿難尊者都聽到,都能憶持不忘。「憶」是記憶。他不會忘記,因此同學們推崇阿難尊者來複講。

與會的同學五百人,都是證得阿羅漢果。阿難在講臺上宣講,如果這五百人中有一個人不同意,認為阿難說的這一句話,佛好像沒有講過,這句就要刪掉,就不可以流通。必須五百個人聽到,個個都點頭,才能算數,才能記錄下來流傳於世,取信於後人。不像現在開會,多數人贊成就可以了,三分之二同意就沒有問題。集結佛經表決的標準,是一個人提出異議就不能通過。這才曉得佛教經典的集結非常嚴謹。

「我」是阿難自稱。「聞」是親自聽釋迦牟尼佛說的。『如是我聞』,即是這一部經典所說的,都是我親自聽釋迦牟尼佛宣講的。由此可知,完全是複講。複講就這樣一直流傳到清末民初。佛門裡培養講經說法的人才都是採複講的方法,現在的佛學院裡沒有了。自古以來,代代相傳,都是複講的。

學生複講老師的講述,這樣訓練好處很多。學生因為要複講,他就要專心聽課。從前李老師對學講經的學生們說,你們學講這一部經,我在講的時候,大概你能聽到百分之六、七十。因為你要準備複講,你要全部精神貫注。如果不是輪到你複講,大概你只能聽到二成、三成,心不在焉。因為不是你複講,沒關係,聽講的心就懈怠了,換句話說,不能認真專心的聽。我在臺中學經的時候,同學中總是有兩位輪到複講。那兩個人全神貫注在聽,因為第二天他要重複講一遍。所以,複講是有來由的。

複講的好處是與「三學、三慧」相應。「三學」是戒、定、慧。他在聽講的時候專注,心裡不敢打一個妄想。打一個妄想,怕老師講的話沒聽清楚。心裡沒有妄念,就是「戒」成就;一心專注是「定」成就;聽得清清楚楚,記得清清楚楚,是「慧」成就。即是三學同時成就。根性利一點的人,一聽講,他就覺悟。道理明白,他就不迷了,他能把自己過失改過來。就像韋提希夫人在皇宮裡聽釋迦牟尼佛講《觀無量壽佛經》,經才講完,她就證得無生法忍。這是「三慧」成就。聽是「聞」慧;一聽就覺悟,是「思」慧;一覺悟,煩惱、習

氣、無明、妄想就斷了,是「修」慧。一部經講完,他證果了。在許多經典裡,我們看到,有的經還沒講完,講到一半,聽眾中開悟的開悟,證果的證果。你看楞嚴法會,《楞嚴經》講不到一半,有開悟的、有證果的。所以,這個方式是三學、三慧一次完成。

自釋迦牟尼佛以來,歷代的祖師大德,皆由複講出身。你們去看看佛教史,《史傳部》裡沒有聽說辦佛學院的。那一個祖師大德辦過佛學院?徒弟代代人才輩出,怎麼來的?複講第一人是阿難尊者,是用這種方式訓練出來的。

我在臺中求學的時候,李老師規定每個學生一定要複講一部經。我在臺中選的是《楞嚴經》,所以李老師講一遍《楞嚴經》,我也從頭到尾講一遍。老師是星期三晚上對大眾講,我是星期四晚上複講。「我聞」就是阿難在臺上複講一聞成就。這兩個字就代表「師承」,我所學是有根源,我是跟釋迦牟尼佛學的。所以,「我聞」不但是聞成就,還含有師承的意思在。

『一時』是時成就。就本經來講,必須三資糧具足,「信、願、行」三個條件同時具足,佛才會宣說這個法門。這是一生成佛之法,所有一切經典裡從來沒有的。本經為我們說明西方淨土,阿彌陀佛四十八願普度一切眾生往生成佛。你對於這個法門深信不疑,「信」成就了。聽了之後,歡喜嚮往,一意求生,是「願」成就。從今而後,這句「阿彌陀佛」二六時中不夾雜、不間斷,是「行」成就。世尊觀察,有這樣根機的人出現了,必定要講這部經。因為這人一生成佛的機會到了,如果佛不幫助他成佛,佛對不起他。

這個人成佛的根機若沒有成熟,佛講成佛的經,就是多餘的,他不能接受,不能相信。在當時大眾中有一部分,佛看出他們這一生成佛的機緣成熟了,這是佛弟子當中第一等的成就。證菩薩果位,證阿羅漢果位,是小果;往生是成究竟佛果,四教裡屬圓頓教佛。這是殊勝無比的果德,佛才為他宣說這個法門。所以此處的「一時」,我特別跟諸位強調,是信、願、行三個條件同時成就的時候,與諸佛菩薩決定感應道交之時。

『佛』是本師釋迦牟尼佛。

『在王舍城,耆闍崛山中,與大比丘眾,萬二千人俱』,這是講經的處所, 以及當時的聽眾人數。即是處、眾,二種成就。

「比丘」是梵語,是佛出家弟子的通稱。跟佛出家的,稱為「比丘僧」。「僧」不是一個人,僧是團體。四個人以上在一起共住,遵守六和敬,這樣的團體才能稱為「僧團」,簡稱為僧。一個人也稱僧。譬如軍隊,軍隊不只一個人,很多人聚集才是軍隊,可是一個人,我們也稱他為軍人。類似這樣的稱呼。三個人以下不能稱僧團。四個人以上,遵守六和敬,同一羯磨,就是我們今天講的會議表決。佛教是民主的,大小事情都要表決,少數服從多數,這才

#### 稱之為僧團。

比丘含三義。第一、「乞士」。「乞」是指生活方式,他們外出乞討、乞食。 乞食是討飯,是中國人最瞧不起的。佛跟弟子們每天都要外出乞食,其實這不 是普通的討飯人,他們有學問、有道德。

「士」在中國,是古代社會裡地位最高的,有學問、有道德,為大眾敬仰的人。從前中國社會也分四等:士、農、工、商,稱為「四民」。讀書人是社會大眾最尊敬的,所謂「萬般皆下品,唯有讀書高」。所以,中國自古以來,可以說是知識分子的社會,尊重知識德行。

胡秋原先生在臺灣,他的著作不少,他對於歷史的看法跟一般人不一樣。一般人看中國古代是帝王專制的制度,他不以為然。他說,中國自古以來就是知識分子的統治,主宰政治。這個看法很正確。即使是帝王,對於知識分子亦非常尊重。重的刑罰決定不能加之於知識分子。

乞士就是很有道德,很有學問的乞食者。所以,社會上對於佛及佛的弟子非常恭敬,絡繹不絕的來供養。他們生活所需只是「四事供養」,對於大家給他的施捨,他只要求四樁事情。第一是飲食,就是每天供養他一餐飯。他們一天就吃一餐,日中一食。

「日中一食」行嗎?佛在世的時候,生在那個時代行。因為身心清淨,內裡煩惱少,外面沒有誘惑。煩惱少、妄想少,他需要補充的營養就少了。營養百分之九十五消耗在妄想上,所以你妄想愈少,營養的消耗當然就少了,因此一餐足夠了。現代人妄想比從前多,外面誘惑的力量也比從前大,所以三餐補充還不夠,還要吃宵夜,吃點心。一天平均,我看不會少過五、六頓。為什麼?他的消耗量太大了,沒有這麼多的補充是不夠的。乞士日中一食就夠了。

第二、「破惡」。「惡」是惡見、惡行。他沒有錯誤的思想、見解,也不會有錯誤的行為。絕對遵從老師的教誠,真的是老師的好學生。

第三、「怖魔」。「魔」是魔王。魔王恐怖!魔王怎麼恐怖?這個人跟釋迦牟尼佛修學,將來超越三界。魔王看到他超越三界,他統治之下的人民又少了一個,他很煩惱。只要我們不出六道輪迴,都在魔王統治之下。魔王不希望見到他的人民減少,他很不願意他的人民到外國去留學,將來修行證果,就要超越三界,因此魔王很恐怖。比丘含有這三個意義。

佛弟子有大乘、有小乘。小乘跟大乘是從心量上分的。小乘是保守派,思想是保守的;大乘是自由派,思想是開放的。因此,佛對於這一些不同根性的眾生,就用不同的方法來教導。後人又細分:人乘、天乘、聲聞乘、緣覺乘、菩薩乘,統稱為「五乘佛法」。

只有菩薩是大乘,緣覺、聲聞是小乘。人、天,沒出三界,勉強得一點人 天福報。出三界才算是小成就,不再搞生死輪迴。但是小乘保守、執著,所以 他不能見性。因為清淨心裡一法不立,你若立一法,怎麼能見到清淨心?所以 聲聞、緣覺修到最高,還是用阿賴耶識,不能轉識成智。他的煩惱障斷了,所 知障不能斷,就是那個堅持他不肯放下,不肯捨掉。大乘人容易捨,就在他思 想開放、自由,他都能捨掉,所以能明心見性。

經文用「大比丘」,就是屬於大乘一類的學生。他示現的是出家相,但他是 大乘根性,不是小乘根性。「萬二千人俱」,人數有一萬二千人。

通常經典上,我們常見的「一千二百五十人俱」。這部經所記載的,比平常講經聽眾的人數高出十倍,與《法華經》相同。《法華經》也是在王舍城耆闍崛山講的,地點相同,聽眾的人數相同,表法第一是憍陳如尊者也相同。《法華經》上第一個人是他,本經第一個人也是他。

人的根性確實不一樣,因此聽佛法得的利益就不相同。利根的人,覺得佛 句句話是為我說的,句句話是教訓我的;我要反省,我要依教奉行。這個人真 正得利益了。根性差一點的人聽佛開示,感覺佛講那個人,與自己不相干。佛 苦口婆心的教訓,他一句都沒聽進去,他以為都是講別人,跟他不相干。

「佛以一音而說法,眾生隨類各得解」。所以,有人聽經開悟,有人聽經證果,有人聽經只能說是阿賴耶識裡種一個種子,該怎麼生死,還是怎麼生死,一點都不能改變。在這一生中該受什麼樣的果報,還是受什麼樣的果報。不明經義,不知修行。聽經連命運都沒有辦法轉變,那有什麼法子?

我們讀《了凡四訓》,認為只是袁了凡教訓他兒子的,我們看看他怎麼教訓,自己一點利益都得不到。如果能把了凡居士的教訓,當作是教訓我們自己的,就會得到真實受用。有幾個人讀經,自己能直下承當,能感受佛經是為我說的,所講的都是我的毛病,是教訓我的,勉勵我的,我應當直下承當,完全接受。實在講,這才是佛的第一弟子。幾個人能做到?別人做不做,不要去管他,要問我自己有沒有做到。比丘是佛的學生,我自己配不配做佛的學生?

佛給我們指出一條修行的道路,就是《觀經》上講的三福,這是基本原則。不管你學那一宗、那一個法門,絕對不能違背,此乃「三世諸佛淨業正因」。「三福」是佛還沒教你怎麼修行之前說的,是修行的基本功夫。就好像蓋大樓,首先要打地基,後來講的,是建高樓大廈。基礎第一條說「孝養父母,奉事師長」。由此可知,佛法是建立在「孝親尊師」的基礎上。

不孝親,決定不會尊師。孝親是第一個條件。人生活在世間,那一個人恩 德最大?除父母之外還有誰!誰是你的恩人?父母對於子女的愛護是沒有條件 的。其他人對你的關愛是有條件的,唯獨父母是無條件的。這是出於天性,與 真性相應。有條件就不相應,無條件就相應,所以父子天性。不孝親,怎麼會尊敬老師?不孝親而尊敬老師,這個人必有企圖。因此,儒家教學建立在孝道的基礎上;大乘佛法也是建立在孝道的基礎上。殺父、殺母是五逆罪之一,果報絕對在無間地獄。

一個人能尊敬老師,必定孝順父母;孝順父母的人,決定能尊敬師長。然後才能做到「慈心不殺,修十善業」。一切善行都奠定在孝敬的基礎上。為什麼會慈心不殺?就是孝敬之心擴大到一切眾生,這是大慈大悲。為什麼能修十善業?因為不修十善業,覺得愧對父母師長。我在世間要不是一個善人的話,父母師長在社會上就沒面子。不但壞事不敢做,壞的念頭都不敢起。

中國自古以來,幾千年社會長治久安,過去有這樣輝煌的文化成就,實在是這種教育的力量。正如佛經「如是」二字,這是真理,這是事實真相。怎麼能疏忽!我們今天生在世尊的末法時期,皈依三寶,自稱為佛弟子,我們有沒有做到?所以在此地,我特別把「大比丘」的三個意義給諸位提示一下。這對我們修行,淨化身心,往生淨土,有決定的關係。

## 歌嘆佛德第二十七 (第三冊 - 744 至 747 頁)

#### 『此皆無量壽佛本願加威。』

這些不可思議的美好莊嚴,皆是阿彌陀佛本願功德的加持,使帶業往生的人到達西方極樂世界,其享受及果報跟法身大士、等覺菩薩無二無別。念佛法門難信,就難在此。一到西方極樂世界就超越凡夫、二乘、權教菩薩。權教菩薩不敢嘗試這個境界。這是彌陀『本願加威』,將十方帶業往生的凡夫提升到法身大士的境界。沒有證得法身大士,但是享受、受用跟法身大士完全相同。

#### 『及曾供養如來。善根相續。』

這一句說得好!阿彌陀佛並不是平白的提拔我們,為什麼不提拔別人,只 提拔你?你有什麼值得他提拔的?因為你在過去生中,曾經供養無量無邊諸佛 如來,如是善因今日成熟,所以佛提拔你。但是還有條件,就是你的善根必須 相續。

#### 『無缺減故。』

善根圓滿沒有欠缺,此事非常難得。因為凡夫死生投胎,有「隔陰之迷」,過去生中修學的善根,已記不得了;佛菩薩卻看得清清楚楚。我們讀到下面一品,那真是令人寒毛直豎。西方極樂世界的人數之多,無法計算;神通之大,不可思議。我們在此一舉一動,起心動念,他們都知道。我們今天想瞞著,能

瞒得了誰?只能瞞愚癡的凡夫,諸佛菩薩一個都瞞不了。

我們想做到『無缺減』,要怎麼做?平常在講席中,我勸諸位同修要把這本經裡的教訓都做到,就無缺減。要是有一條沒有做到,就有欠「缺」;做得不足就是「減」。做得不圓滿,沒有百分之百做到,做到百方之二十、三十,都是「減」,不夠圓滿。必須要認真努力去做!

#### 『善修習故。』

什麼是『善修習』?「修」是修正;「習」是學習。在日常生活中把自己的缺失都修正過來,這是修行。把佛的教誨完全變成自己的日常生活,這是學習。儒家重學習,佛法更重學習。《論語》開端就說「學而時習之」,「時習之」是時時刻刻用在生活上。佛法就是我們的生活;生活就是佛法。一個念佛人把《無量壽經》當成自己的思想行為,當成自己日常生活的典範,就是「善修習」。念經不是念給佛菩薩聽,是念給自己聽的,並且要認真檢點。經典裡還有自己沒有做到的,時時皆能改過自新就是「善修習」。

#### 『善攝取故。』

『攝取』是雙關語,善攝取一切善法以圓滿自己的智慧德能。果能攝取彌 陀功德成自功德,即是至善攝取。得到佛法真實的受用之後,還要把佛法的好 處到處介紹給別人,勸別人學習,也就是攝受眾生。勸一切眾生依此經教,發 心念佛求生淨土,就是最善攝取。

#### 『善成就故。』

菩薩們成就自他不可思議的功德。每天成就「圓定」,每天成就「圓慧」, 天天成就「圓滿清淨三身」。回顧我們的身心,是否一天比一天清淨,一年比一 年清淨?果然,即是修行功夫得力。假如身心方面,今年跟去年一樣,沒有什 麼改善,這一年就白修,功夫不得力。必須要天天有進步,日新又新,才是現 前的『善成就故』。

## 心得開明第三十四 (第四冊 - 213至 215頁)

## 『今得值佛。復聞無量壽聲。靡不歡喜。心得開明。』

『今得值佛』。佛在經上常說,「人身難得,佛法難聞」,我們得人身是很不容易的事。得人身難,失人身容易,因此佛教我們要珍惜人身。六道之中唯有人道最容易覺悟,所以人身可貴,即貴在容易覺悟。這是第一個「難」,我們已經得到了。第二、佛法難聞。「今得值佛」,這是遇到佛!聞法難,這道難關也

破了。佛法難聞今已聞,這是多麼難得、多麼幸運。佛法中第一殊勝的淨土法門,也幸運的聞到了,並且認真修學,深信必能在一生中成就。修學其他大乘法門,如果這一生中不能把見思煩惱斷盡,我們的修學就不能算成就,來世還是六道輪迴;只不過修得好,到三善道享福。福報享多,人就迷惑,就造業。所以,福享完了,所造罪業的惡報就現前,又要墮惡道。這是佛經上講的「三世怨」,第一世修福,第二世享福,第三世墮落。福享盡就墮落,很冤枉!

在所有法門中,唯獨阿彌陀佛這個法門能教人一生成就。這個法門非常殊勝,沒有一尊佛不讚歎,沒有一尊佛不修學。這是佛法中最難聞到的。在台灣的同修也許不覺得,淨宗法門那一個不曉得,一句阿彌陀佛,個個都會念。在台灣,到處電線杆、牆壁上都貼有「阿彌陀佛」,誰不知道有阿彌陀佛!這個知道是眼睛知道、耳朵知道、嘴巴知道,但是心裡糊塗,心裡不知道。所以,雖然會念,念得不得力,就是一面念佛,一面打妄想,沒有把念佛看成我們這一生中第一樁大事,這就當面錯過了。

彌勒菩薩說『復聞無量壽聲』,這是第三重難。這個「聞」是真正覺悟,悟知唯獨念佛往生法門保證一生圓滿成佛,不是一樁容易的事。我常說,知道名號的人很多;但此一句名號的真實功德,知道的人就不多。夏蓮居老居士講,「萬億人中一二知」,「知」就是知道名號功德,知道這一部《無量壽經》的功德太少了。這三大難,彌勒菩薩跟與會的大眾們都突破了。

『靡不歡喜,心得開明』是無限的歡喜。「開」是指從前的心是閉塞的,現在茅塞頓開,這多快樂!「明」是心地的污染,今天都洗刷乾淨,心地真正光明了。彌勒菩薩這幾句話,代表當時與會的大眾,聽釋迦牟尼佛從開經一直講至此處的心得,也是當時這些聽經大眾們的感受。我們也應當反省,有沒有這個感受,有沒有這個受用。

# 非是小乘第四十三 (第四冊 - 695 至 696 頁)

## 『於我法中。得名第一弟子。』

因此,首先我們要知道自己的過失;其次要真正把毛病習氣徹底改正。依照經典中的教訓修行,念念求生淨土,這是佛的第一弟子。此與本經序分中,憍陳如尊者排名第一位,是前後呼應。這部經當然就是諸佛如來度眾生的第一經。持名念佛的法門,當然就是諸佛如來所傳授的第一法門。因此,古大德說過,念佛法門是大乘中的大乘,一乘中的一乘,至高無上的法門。它樣樣第一,經是第一;法是第一;依照這個法門修學的弟子也是第一。這是值得我們特別珍惜的。真正明瞭,再學其他的法門,就變成第二、第三,就不是第一。第一決定不夾雜。能真正認識的人實在不多,正是夏蓮居居士說的「萬億人中一二知」。

## 獨留此經第四十五 (第四冊 - 735 至 740 頁)

『如來興世。難值難見。諸佛經道。難得難聞。遇善知識。聞法能行。 此亦為難。若聞斯經。信樂受持。難中之難。無過此難。』

此一段經文不是釋迦牟尼佛一人說的,乃是一切諸佛都這麼說,淨土法門是難信之法。容易修習,難信易行。這個「難信」不是指普通人難信,是指聲聞菩薩們都難以相信。包括我們世間所謂的知識分子,尤其是高級知識分子更難信。所以,不要認為他們好像知識水準高高在上,其實他們的福德因緣反而不如我們。我們在學問方面比不上他,但是對於諸佛如來度生的第一法門,我們能接受,能相信。我們這一生能出三界,能成佛,而他沒分,他還是搞六道輪迴。這幾句話,全是事實真相。

如來示現在世間,『難值難見』。「值」是遇到。不容易遇到,不容易見到。因為必須在這世間,一個地區有多數人的因緣成熟,才能感得佛菩薩應化。這是一切緣中最殊勝的緣,積德修善之緣。中國古代,差不多與釋迦牟尼佛相去不遠的時代,中國人的本性仁慈孝悌,所以感得孔子、老子、孟子出現在中國。這些大聖人的降臨,亦是感應道交。然而佛為什麼不出現在中國,而出現在印度?

同一個時代、而不同地區,中國地區的人,善根福德沒有印度人深厚。從經典上看,印度在當時是宗教之國。他們當時學術自由發達,百家爭鳴,百花齊放,猶如中國春秋戰國時代,而他們比中國早了五、六百年。印度人在學術上的成就,超過我們。我們的成就只限於人道,沒有涉及天道。但是印度這些宗教,在佛出世的時候已經有九十六種,這是大的派別。他們大多數人都修「定」,定功高的,能達到非想非想天。所以,天道、餓鬼、地獄、畜生之個境界,故佛出現在印度,而不出現在中國。這些人把六道輪迴的事實具相看得清楚明白,但知其當然,不知其所以然。是什麼原因有六道,什麼原因允適,是什麼原因能超越六道,他們始終找不到答案,沒有辦法解釋。但是他們有心願,希望解決這個問題,卻沒有辦法解決,沒有人能解決。佛看到這樣別切的希望,才降生來幫助他們解決問題,故出現在印度。這個機會非常難得,不容易遇到,所以第一難是「難值難見」。

『諸佛經道,難得難聞』,這是第二難。縱然見到佛,遇到佛出世,而佛講經說法,你有沒有去聽?很難!就像我們這個講堂,在這棟大樓上,天天講經說法,可是住在隔壁的人都不來聽。他是「值」了,也「見」了,但是都不來聽。他沒有第一個難,卻有第二個難。不容易!佛出現在當時的印度,也是天天講經說法,都市的人不見得都來聽。來聽的人少,不來聽的人多。所以,能聽到經法的很不容易,尤其是聽到這個法門。其他的經論還容易遇到,這一部經就很難聞到,機緣很少。

我們這幾年提倡,是得到諸佛如來的加持,眾生善根成熟。在台灣普遍了,從南到北到處有人讀誦,有人講演。從前沒人講,現在講的人多。早些年在國內國外只有我一個人講,好不容易遇到黃念祖居士也講此經。我們見面歡喜得不得了!他一生也是一個人講,沒有遇到第二個。這麼遇在一起,至少有兩個人講這部經。不容易,相當不容易。現在風氣逐漸開了,在國內外,在中國大陸已經非常普遍。這是很好的現象,非常難能可貴的現象。

第三難是『遇善知識』。學佛修道很難遇到一位真正的善知識,他的見解、思想,教學方式都正確而沒有錯誤。要是遇到一位老師把你的路指錯,可就冤枉了一生。善知識就是我們講的「老師」。老師可遇不可求,到那裡找?這要靠緣分,也是福報。遇到是福報!遇到真正的好老師,一生不走冤枉路。遇到的老師不善,則不免要走冤枉路,耽誤很多時間、精力,最怕的是一去不回頭,一錯到底。

第四難是『聞法能行,此亦為難』。聽了老師教導,能不能深解義趣,依教奉行。若不能完全依教奉行,遇到亦等於沒遇到。一定要認真照做,這已經非常難了,『若聞斯經,信樂受持,難中之難』。如此一層一層比較,這是第五難。所以,你遇到這部經,得到這個法門,依教奉行,這五重難關就都越過,確是非常希有。須知每一重難關淘汰多少人,淘汰到最後,沒剩幾個。我們就是在層層淘汰下,前四重難關都超越了,現在剩最後一關,就是能不能「信樂受持」。若於此經能做到信樂受持,就恭喜你,你這一生成佛了!

# 附錄二

# 第二單元(擔當淨宗學會會長/領導必須具備之素質) 重點研習經文之相關講記

# 恭錄自<sup>上</sup>淨<sup>下</sup>空老法師講述 《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經講記》

德遵普賢第二(第二冊 - 41 至 46 頁)

## 『賢護等十六正士。』

本經所列的上首,到這裡才是一個大段落。這一段是菩薩眾裡的在家菩薩。在家菩薩中,除了賢護菩薩出現在娑婆世界,其餘的十五位菩薩都是他方世界來的,這就證明,十方世界一切諸佛菩薩,沒有不弘揚這部經的。所以,釋迦牟尼佛講這部經,十方世界的菩薩都來讚歎,來隨喜,來作影響眾。證明這是十方諸佛如來共同弘揚的不思議經典。這一品經文很長,屬於證信序,也說明了序、正、流通三分是同等重要。所謂「如人食蜜,中邊皆甜」,味道很濃,圓滿具足。夏老居士標示品題『德遵普賢』,因為在這一品裡主要是「歎德」,讚歎與會菩薩的德行。菩薩德行沒有超過普賢的。德行就是世人所講的至善善的品德和行為。

《論語》裡,孔夫子的學生讚歎夫子之德有五:溫、良、恭、儉、讓。夫子為人溫和、善良、恭敬、節儉、忍讓,這是孔夫子之德行。而出世間的大聖人,德能具足的普賢菩薩,普賢菩薩之德是從「禮敬諸佛」到「普皆回向」。

《華嚴經》上說得好,不修普賢行,不能圓成佛道。為什麼?如來在果地上,品德至高無上,沒有能比得上他的,這種品德就是普賢之德。所以,菩薩要想學佛,一定要修普賢的德行,修普賢的品德。在華嚴會上,普賢菩薩以「十大願王導歸極樂」,可見本經即是《華嚴》的總歸趣。

要想在這一生中往生西方極樂世界,要想品位增高,對於「普賢行」就不能不重視。如果不認真的修行,有口無心,一天念十萬聲佛號也不能往生。因為沒有普賢行的品德,要生西方極樂世界,至少也要跟人家的品德差不多才行。世間人常講,門當戶對,差太遠了不行。即使是一身的罪業,臨命終時,懺罪往生,他的品德也能提升達到這個程度。因為轉變得快,真正斷一切惡,修一切善。雖然沒有修善,發的心是真的,這樣才能往生。

賢護菩薩出現在釋迦牟尼佛同時代。黃念祖居士註解裡說得很清楚,他是

一位在家居士,證得等覺果位,與文殊、普賢、觀音、勢至的地位是平等的。 這裡在家菩薩列了十六位,出家菩薩只列了三位,顯示念佛法門,是佛專為在 家同修說的。

在家一樣能成佛!特別是在末法時期,出家修行反而比在家難。在家有真修的,出家真修的反而少了。為什麼?忙著蓋廟,忙著應酬,天天搞法會,度死人。忙這些,那有工夫修行,功行反而不如在家人。在家人一天能念幾萬聲佛號,出家人沒有時間,所以出家人不如在家人。末法時期,世事顛倒。黃念祖居士常說,佛陀在世的時候,修行成就排名的順序是,出家男眾第一,出家女眾第二,在家男眾第三,在家女眾第四。末法顛倒了,現在學佛有成就的,排名是在家女眾第一,在家男眾第二,出家女眾第三,出家男眾排到末尾。我們仔細觀察,確實如此。這是佛法可悲的現象。

臺灣現在大家富裕了,廟宇蓋得富麗堂皇,卻把釋迦牟尼佛教化眾生的本懷忘了。出家人不能深入經藏,不能弘法利生,佛法就衰微了。絕對不是我們現代人的頭腦不及古人,福報比不上古人。我們今天頭腦比古人聰明,福報比古人大,卻沒有往正路上走,走的是邪路。因此,造業比古人深廣,道業都失了。起心動念,造惡業的多,造善業的少。

在家的等覺菩薩很多,這裡列舉『賢護』,不列別人。「賢護」表如來善護念諸菩薩。《金剛經》說「護念」,這一句話的意義很深,諸佛如來必定護念真正發道心的學生。無論你是在家、出家,真正發道心,真正依教修行,諸佛如來沒有不護念的。菩薩名號表這個意思。同時也教我們,遇到真正發道心的同修,我們要盡心盡力護持。如果我們不能護持真正發道心的同修,諸佛菩薩怎麼會護持我們?道理是一樣的。我們要想得到一切諸佛如來的護持,我們也要護持一切真正學佛的人,真正斷惡修善的人。這是我們的責任。

正如同諸佛如來護持我們,是他的責任,像父母護持子女一樣。這 是用賢護菩薩來表法。作父母的對於子女的教養,無微不至,樣樣都替 他想到。若有一個人,無論在家、出家,真正發心續佛慧命,自行化 他,我們也要用父母對子女之心去照顧他,去成就他。這是賢護所表的 意思。如果我們起嫉妒心、障礙心,阻擾他,那就大錯特錯。你佛念得 再好,將來的結果還是墮地獄。因為你造作斷佛慧命的業,這個罪業沒 有法子能挽救,修什麼樣的善法也不能抵銷。

## **德遵普賢第二**(第二冊 - 57至92頁)

## 『咸共遵修普賢大士之德。』

這句經文說明與會的這些大眾,比丘眾、二乘眾、菩薩眾、出家、在家,

沒有一個不是修『普賢大士之德』。普賢大士之德,建立在剛才講的五科中前四科的基礎上。沒有前四科,那來的普賢大士之德?尤其重要的是最前面二科:三福、六和,這是佛法修行的基礎,決定不能缺少的。好像蓋房子的地基,沒有地基,房子怎麼蓋得成功。愈是大房子,基礎須做得愈堅固、愈完善。三福、六和,非常重要!

「普賢大士之德」就是《華嚴經》講的「十大願王」,從「禮敬諸佛」到「普皆回向」。普賢行跟其他菩薩行有什麼不同,這是我們必須清楚的。普賢行的特色就是心量廣大,永遠無有疲厭,這是他的特色。因此,學佛的人首先要把自己的心量拓開,不要念念想自己,念念想我的家庭,念念想我的親戚朋友,這個念頭太小了,圈子太小了。普賢菩薩念念想盡虚空遍法界一切苦難眾生,沒有一位菩薩能比得上。盡虚空遍法界,一個眾生都不漏,所以普賢行是真正圓滿行。如果我們不了解這個意義,對於十大願王,便永遠不能理解。

第一、「禮敬諸佛」。「禮」是外表有禮貌,「敬」是內心真誠,內敬外禮。「諸佛」,若看到這個字樣,以為見到諸佛菩薩形象,恭恭敬敬頂禮三拜,這就是禮敬諸佛;要是這樣去會意,普賢菩薩都流眼淚,你把他的意思全搞錯了。「禮敬諸佛」到底怎麼講法?《華嚴經》上說得很好,一切眾生本來成佛,這是把禮敬的對象說出來了。諸佛是誰?一切眾生即是!我們對佛怎樣的恭敬,對一切眾生也要同等的恭敬,這才是禮敬諸佛。

我們今天與人寫信,後面具名合十,都不肯頂禮,這就是沒有修普賢行。或者以為他不如我,我怎麼可以給他頂禮。他怎麼不如你,他是佛!你見到阿彌陀佛頂不頂禮?他跟釋迦牟尼佛、阿彌陀佛沒兩樣。你還有分別執著,你的心量還很窄小,不是修普賢行的。我們今天自己要修,要教人修,不管給什麼人寫信,真的要頂禮。現代人最缺乏的就是恭敬心,對人、對事、對物毫無敬意。「誠敬」是性德,要怎麼幫助他們,把性德開顯出來,從自己做起,做一個樣子給他看。他對我合十,我對他頂禮。我對他頂禮,他也不能不頂禮,希望從這裡去修禮敬諸佛。

「諸佛」不但指有情眾生,大經上常說「一切眾生皆有佛性」,是講有情眾生;「無情眾生有法性」,法性跟佛性是同一個性,無二無別。因此,不但對於一切人要禮敬,在《華嚴經》上,善財童子給我們做了一個榜樣。五十三參裡,五十三位善友,有出家的、有在家的。五十三位菩薩所示現的,出家的有五個人,其餘都是在家的。有男女老少、各行各業,有善人、有惡人,有修正法的、有修外道的,還有邪道的,善財童子皆平等的恭敬。他是惡人,他做壞事,但他的佛性沒有善惡,從佛性上去看是平等的。不但對人要禮敬,對物也要禮敬。物有法性。對物怎麼禮敬?擺得整整齊齊,保持得乾乾淨淨,就是「禮敬」。並不是每天對桌椅、板凳磕頭,那就錯了。可見禮敬的真誠心一樣,但方式不一樣。今天一般人見面禮敬,只是點頭,點點頭就是行禮。他對我們點頭,我們對他鞠躬,喚起他的恭敬心,希望他能在這個地方覺悟,這就是菩

薩行,就是存度眾生的念頭。

禮要隨俗,不是要我們對佛禮拜,對每一個人都趴在地上磕頭,人家看到你,認為是神經病。內在恭敬心不變,外表則隨順世俗,可是要真正做到。當人家對我們點頭,我們鞠躬,最好是九十度的鞠躬。日本人做到了,日本人這點比我們強。對事要恭敬,事沒有形象,怎麼恭敬?認真負責,盡心盡力,把事情做好,就是對事的恭敬。所以,「禮敬諸佛」包括對一切有情眾生,對一切無情眾生,對一切事理,範圍廣大無盡。敬是性德,唯有「性德」才能開發自性。我們常講「明心見性」,是要這樣修法。這是普賢十願的第一願。

『成共遵修普賢大士之德』是讚歎與會的菩薩們,同時讚歎西方極樂世界所有的菩薩,都修學普賢菩薩十大願王。從這句經文我們就能體會到,西方世界乃是普賢菩薩的法界。凡是發心求生西方極樂世界,對於普賢菩薩行願的修學一定要明瞭,要認真的學習。普賢十願詳細的記載,在《華嚴經》清涼大師《疏鈔》之中。

第二、「稱讚如來」。「諸佛」與「如來」有沒有差別?如果沒有差別,前面是禮敬諸佛,第二句應該是稱讚諸佛,為什麼不用諸佛,換成如來?換了名稱,含義就很深。因為「諸佛」是從「形象」上說的;「如來」是從「本性」上說的。《金剛經》就是一個很好的例子,《金剛經》有時說諸佛,有時說如來。凡是說諸佛都從「相」上講,凡是稱如來都是從「性」上講的,本經與一切大乘經都不例外。由此可知,在「形象」上我們要平等的恭敬,決定沒有分別、執著,但是在「性德」開顯上確實有迷、有悟。因此,「稱讚」與「禮敬」就有差別。

在五十三參裡很明顯的看出來,與性德相應的,普賢菩薩就稱讚;與性德不相應的,普賢菩薩便禮敬而不讚歎。這是我們要注意學習的。禮敬必須要教一切眾生平等的修學。眾生心行,有善、有惡,善行值得我們讚歎,惡行就不能讚歎。在五十三參裡有三位善友代表惡行:「勝熱婆羅門」代表愚癡;「甘露火王」代表瞋恚;「筏蘇蜜多女」代表淫欲,淫是屬於貪。這三個人代表貪、瞋、癡三毒煩惱。善財童子去參訪他們,有禮敬沒有讚歎。五十三位善知識,其他的都有讚歎,唯獨對這三個人沒有讚歎。這就說明,為什麼讚歎用「如來」,不用「諸佛」。

「善」要與「真性」相應,才值得讚歎。如果與心性不相應,與大乘佛法不相應,都不能讚歎。舉例來說,現在台灣的佛教,做慈善救濟事業很多、很廣泛,我在講經裡從來沒有加以讚歎過。它是善法,為什麼不讚歎?因為它是世間善法,不是大乘善法。如果我們對世間善法讚歎,換句話說,肯定這些就是佛法,會讓人誤解,以為這就是佛法,那就大錯特錯。譬如一所學校,學校的事業是教學,教學有成就,值得我們讚歎。如果學校偶爾做一次社會救濟的慈善事業,也值得我們讚歎。如果把學業都荒廢了,老師不教書,學生不念

書,天天去做慈善事業;你想想看,要不要讚歎?把自己本分事業捨棄掉,這個不能讚歎。因此,讚歎一定要與性德相應,與他的本分相應。佛法的本分是如來家業,是弘法利生,協助一切眾生破迷開悟。

以往寺院庵堂都是佛陀的教育機構。我們在大經上讀到,佛寺每天做的事業是二時講經,二時修行。二時是印度的算法。印度人把一畫夜分為六時,所以一時等於我們現在四小時,二時就是八小時。寺院庵堂以往每天講經八小時,修行八小時。雖然修行方式很多,但是歸納起來不外乎兩大類:一是參禪;一是念佛。念佛的人每天在念佛堂念八個鐘點佛,在講堂聽八個鐘點經,還有八個小時已經很累了,休息一下,沒有時間打妄想。所以,佛教的道場是寺院,而寺院是一所教學的機構,跟廟宇不一樣。「廟」是祭祀鬼神的,是跟鬼神打交道的場所;「佛寺」是教化眾生的機構。我們必須把它認識清楚。捨棄了修學、捨棄了教學,去做社會福利慈善事業,是一樁好事,但是忘了「本」,所以不能讚歎。如果讚歎,會造成社會大眾對佛教錯誤的看法,認為那就是真正的佛教,反而誤導大眾。

稱讚是相當不容易的,比禮敬還難修,禮敬容易修。「貢高我慢」是每個人都有的,不知不覺就現行,這是無始劫來的俱生煩惱,一定要把它斷除。「禮敬」就是折服傲慢,學謙虛、學恭敬。無論在言語,在起心動念,在行為上,要認真的修學。但是「稱讚」一定要有智慧,有智慧才能辨別邪正,辨別是非。是正法、是善法,我們要讚歎;如果有偏、有邪,我們就不能讚歎。

第三、「廣修供養」。布施供養在今天這個世界,台灣可能排名第一,所以台灣有福報。台灣的財富,確實是世界第一,未嘗不是布施供養所修得的果報。我在講席中常說,「發財是福」,你得了福報,要怎樣去運用,那是智慧。台灣同修有福,有錢不曉得怎麼花法,就是沒有智慧。沒有智慧,錢財就用得不恰當,沒有把財富發揮到高度的效果,這是很可惜的。所以,有錢是福;用錢是智慧。唯有真正的智慧,才能把財富發揮到最高的效果,也就是「普利人天」,使一切大眾都能得到真實的利益,像本經所說「惠以眾生真實之利」。真實的利益是什麼?是了生死,出三界。一定要求生淨土,才是真實的利益。出不了三界,不生淨土,不是真實的利益。不生淨土,必定會退轉,必定有隔陰之迷,這樣的利益就不圓滿、不究竟,就不是真實的利益。我們以這個標準來觀察一切法,就能生智慧,就不會錯。

現前在台灣,從外表上看,佛教非常興盛,也是世界第一;可是若從實質上看,則問題重重,很令人擔憂。擔憂什麼?佛教沒有繼起的人才。「人能弘道,非道弘人」。經典的流通在今天已不是問題,典籍完備,卻沒有人才。也許諸位聽了不盡同意,目前在台灣,年輕的法師、大德到處講經說法,很熱鬧,怎麼會沒有人才?這裡有一個標準,就是黃念祖居士常說的,也是古大德常說的「說通者有,宗通者無」。「說通」就是會講,能言善道的人很多;「宗通」是真正修行開悟證果的人,沒有宗通的人不能興教。真正能興教的,就如過去的

祖師、大德,是「宗說兼通」,不但能說,並且確確實實入了境界,真正有修行的功夫。現在這種人,我們看不到了。

為什麼這個時代宗通者沒有了?今天南部有幾位同修來訪問我,提出這個問題。我告訴他們,障礙在人心、在社會。自心裡的貪、瞋、癡、慢不能斷除;環境的誘惑,名、聞、利、養,財、色、名、食、睡,幾個人能不動心?這就難了!真正做到內斷煩惱,外不被環境誘惑,這才是大乘的入門。沒什麼了不起的功夫,入門而已。內裡煩惱不斷,外面看到誘惑會動心,總是還在門外,沒進去,怎麼能興教。一個辦教育的人在學校大門外辦,沒進校門,這教育怎能辦得成功!難在此地。真正肯發心,依照四弘誓願的順序,先斷煩惱再學法門,這樣才能成就。

從這個標準看,我們這一代沒有人才,沒有真正肯發心的人。最初發的心不錯,初發心出家,成佛都有餘;過個半年、一年就退轉了,被誘惑了,倒退了。掉在名聞利養的深坑裡,無惡不作,不但不能興教,實際上是在做滅教的工作。從這個標準來觀察,佛教還是前途茫茫,值得我們憂心忡忡。因此,黃念祖居士對我們有深切期望,希望台灣能有幾位真正的大德出現,續佛慧命,普度眾生。

修供養,第一殊勝的福田,就是培養人才。人才不是沒有,我在過去講經中常常說,多少年輕出家人,確實有大願大心來度眾生,結果完全被信徒德言。信徒自己還以為做了多少好事,做了多少功德。我給你買個房子,建個場狀,就又回家去了。信徒自己還以為做了很大的功德,殊不知,這位法緊不是人供養他,吃飯都成問題,他就拚命念佛趕緊求生了,知道世間太苦,沒什麼指望,道心就生起來了。信徒多了,錢財也方,知道世間太苦,沒什麼指望,道心就生起來了。信徒多了,錢財也心就好不過,也就好會為這世界不錯,極樂世界未必可靠,沒有此地好,沒有了。所以,這些年輕人是誰害了他?信徒害了他。把出家人當作戲子來玩,像捧戲子一樣,這個罪業深重。所以,「廣修供養」要有高度的智慧,沒是養了,我們看達。魔也有道場,妖魔鬼怪都有道場。道場修的是佛道、是不有意,要分清楚。魔也有道場,妖魔鬼怪都有道場。道場修的是佛道、是養隨道、還是餓鬼道?這都是道,都是修道,一定要辨別清楚。這麼多年來,放生、救濟貧苦,這三項布施供養沒有大過失,可以避免造業。不可以不留意。

「廣修」,「廣」是廣大心,以清淨心、平等心來修供養。因為這是普賢行,不是布施,是「供養」,應以最虔誠、最恭敬的心來修。在普賢菩薩心目中,一切眾生本來是佛,本經說「一切眾生平等成佛」。因此,只有供養,沒有布施。我說的這個原則,是一個簡單的標準。《了凡四訓》說得很詳細,濟窮有真善有假善、有偏有圓、有大有小,沒有智慧,怎能辨別?今天出錢出力做一樁事,這樁事情究竟是善、是惡,不看眼前,要看它的後果。布施、供養不簡

單,正法如果沒有人布施、供養,便不能推展,不能發揚光大。

說實在的,寺院的功能已經過去了,那是農業時代的教學方式,不適合今天這個時代。我們要認識清楚,今天這個時代,教學的方式要從廣播、電視著眼,集合四眾弟子的力量。目前在台灣還沒有開放民營的電視台,如果有一天開放了,佛教徒自己建一個電視台,建立一個廣播網,那就是現代化的道場。我們請法師、居士大德天天講經,你們也不必到此地聽,在家裡打開電視機就可以聽經了。佛教的電視台可以二十四小時都講經,喜歡聽什麼經,轉到那個頻道就聽得到。這是現代道場的形式,跟從前不一樣。現在寺院建那麼大,花那麼多錢,我看了,真冤枉!

佛法終極的目標,是要教一切眾生「破迷開悟」。如何能達到這個目標?就得普及佛陀的教育。佛教的道場,第一個是電視廣播。其次是建彌陀村,年老退休之後認真修行,辦了生死出三界、往生淨土的大事,有個共修的道場是必要的。再其次,就是辦學院培養人才。佛學院不要大,佛法教育跟世間教育不相同,小型的研究班,學生十幾人即可,二十人以上都嫌太多了,老師照顧不了。不妨多辦幾所,佛教宗派很多,每一宗建立一個就夠了。每一宗能出三、五個真正「宗說兼備」的大德,佛教就能興旺起來。大家常說現代化,佛教也得現代化。蓋寺院那是過去的事,現代化的寺院還蓋成宮殿式的,怎麼能稱為現代化?宮殿式是從前帝王時代的,明清以前的。說到供養,我們一定要有正確的認識,向這個方向去努力,供養才有價值。

第四、「懺悔業障」。前面三條都是修福,佛法確實重視修福,福慧雙修。學佛不能沒有福報。禮敬、稱讚、供養都是修福。有福還得有慧;如果沒有慧,享福會造業。沒有福報的人,造業造得小;有福報的人,造業造得大,造得深,造得廣。要想修慧,首先要把業障懺除。無論在中國、外國,凡是學佛的同修,常常掛在嘴上說「我業障很重」,沒有一個不想消業障。業障怎麼消?沒談消業障之前,要先問一問,什麼是業障。業障是什麼都沒有搞清楚,怎麼能消得了。好像我們去抓賊,得先曉得那個是賊,才可以抓到。不認識,不曉得,到那裡去抓?一輩子也找不到。

若想消除業障,首先要認識什麼是業障。「障」是障礙。那些是障礙?沒有智慧,沒有福德,生活不自在,這都是障礙。你這一想,障礙可多!為什麼會有障礙?有業。業是造作,起心動念、言語造作皆是「業」。業把你本性裡的智慧、德能、才藝都障礙住了,這是「業障」。心裡想消業障,還是天天造業,那能消得了業障!業障反而天天增長。諸位要真正認識清楚什麼是業障,把業障找出來,然後消除它。從那裡做起?我從今天起不造業了,業障才有消除的指望。

首先斷一切惡,其次,也不能執著一切善,善惡兩邊都不著,業障才能消除。若是造惡,將來墮三惡道;要是修善,來生生三善道,都不能出輪迴。要

想超越六道輪迴,淨宗教我們修「淨業」。淨業不是惡業,也不是善業。修淨業,六道裡找不到果報,三惡道裡沒有,三善道也沒有。今天念這句「阿彌陀佛」,果報在西方極樂世界,不但娑婆世界沒有,他方世界也沒有。這是修淨業。

諸位聽了這話之後,千萬不要誤會。惡不可作,善如何能不修?大家還得要行善,因為萬一不能往生,還有三善道可以去。如果善也不作,往生不成的話,在六道裡就很糟糕,問題很嚴重。「斷一切惡,修一切善,老實念佛」。要認真念佛,把所修的一切善法,全都迴向求生西方,不要心裡想著有善的果報,這就好了。應當把善業都轉成淨業,善有善的果報,這個果報我不要,給一切眾生去享,我要求生西方極樂世界。這是把我們的業障搞清楚。

再說「懺悔」,是梵語「懺摩」音譯過來的,我們中國有「悔過」之意。懺悔的真實義是「後不再造」。自己有過失,能把過失在大眾中發露懺悔,不要把過失藏在心裡。大眾知道你的過失了,當然免不了要責備你,責備就是果報,就報掉了。如果藏著沒報掉,愈藏愈多,愈積愈厚,以後麻煩大了,惡報必在來生。所以,做好事不必要讓人知道,人家知道了,讚歎幾句也報掉了。雖果必在切惡事不肯讓人知道,惡業愈積愈重,而善事隨做隨報就沒有了,前途果報就可想而知。因此,聰明人反過來,造的惡希望大家都知道,做的善沒人曉得。善愈積愈厚,惡隨做隨報,這才真正有智慧。懺悔著重在不二過。知道事做錯了,下一次不會有同樣的錯誤,這是懺悔。絕對不是常常念著自己的過失。過去造什麼罪,每念一遍,阿賴耶識裡又落罪過印象,不但罪業消不了反而天天再加重。雖然身口沒有造,意在造,這便是煩惱。真正的懺悔是要得定,要開慧。智慧開了之後,轉識成智,轉煩惱成菩提,才是真實的懺悔。

佛在一切大乘經裡為我們講得很清楚,無論事相、理論,在淨宗修學,尤其方便的就是一句佛號。一句佛號是大懺悔法門,但很少人知道。這句佛號念到事一心不亂,就得「念佛三昧」,一切罪業種子都不起現行,這是「事懺」。念到理一心不亂,「破一品無明,見一分真性」,是「理懺」。把無始劫以來的罪業種子,都轉變成無量的菩提種子,唯識家說的「轉識成智」,這是真正懺悔。所以,念佛人的功德實在不可思議,只要你肯真正老實念,普賢十大願王條條具足,都在一句佛號裡。我們今天對人禮敬,合掌恭敬向人家一鞠躬,佛門叫「問訊」。念「阿彌陀佛」,這是最禮敬。見到一切人、一切物,都是阿彌陀佛的化身,真的就是阿彌陀佛。你滿眼見到一切境界都是阿彌陀佛,你已經成阿彌陀佛。念佛法門修學之殊勝,確實不是其他法門能相比的。以上是懺悔業障,希望同修們記住,要認真的修學。在四弘誓願裡,「煩惱無盡誓願斷」,這一願就是要斷無盡的煩惱。

第五、「隨喜功德」。一切眾生無始劫以來都有嫉妒。嫉妒、傲慢不但在世間法是嚴重的障礙,在菩提道中障礙更大。不但你的道業不能成就,對於佛法研究、理解也有障礙。普賢此願特別對治這一類的煩惱,教導我們隨喜,見到

別人的好處如同自己的好處,絕對沒有一絲毫的嫉妒心。上品的隨喜,是盡心盡力的幫助別人,成人之美。中品的隨喜,是不能盡到全部的力量,也能盡到少分的力量。下品的隨喜,是雖然自己沒有力量,但能歡喜讚歎,都是屬於隨喜。隨喜的對象是「功德」,沒有說善法。善法不見得是功德,功德不是福德,這一點要搞清楚。

「功」是「功夫」,具體而言,功夫是「戒、定」。「德」是「定、慧」。因 戒生定,所以戒是功,定是德。因定開慧,定是功,慧是德。這是「功德」。功 德不離三學;離開三學就沒有功德。持戒若不能得定,持戒即成福德,不是功 德。持戒若得定,戒有功,定是德。因此,真正修學的人是修自己,不是修別 人。如果常常看到別人的過失,充其量是有點福德,功德就沒有了。

六祖在《壇經》裡說得很好,「若真修道人,不見他人過」。為什麼不見他人過?見他人過就是自己的過。自己又起分別,又起執著,又打妄想,定沒有了。你的心清淨,心是定的,那裡有分別、妄想、執著。自己戒持得很好,看到這個人破戒,那個人不持戒,妄起分別執著;持戒只是修福,得不到定,一接觸外面境界,定沒有了。這是真正修行人不可不知道的。所以,菩提道上只有自己一個人是凡夫,是學生;除我之外,一切人、一切物、一切事,都是諸佛菩薩,我都要恭敬、稱讚、供養,成就自己的戒、定、慧三學,這是真修。常常看到別人不是,那就是自己沒有認真修學。

我常遇到一些同修來說張家長、李家短,這個人怎樣,那個人不是。我聽了半天,就問他,「你怎麼知道的?」我問他這話,他不懂。他告訴我,「我看到的,我聽別人說的。」我問的意思不是指這些,他沒有回光返照,一回光返照,就知道自己打妄想、分別、執著,這就錯了。別人的事情管他幹什麼,要管的是如何在一切境界裡,離一切妄想、分別、執著,離念離相恢復自性清淨,這個重要。這是真正修行人。一天到晚找別人的過失,如果這也算是修行,即是修三惡道行,不是佛道、菩薩道;是修餓鬼、地獄、畜生道,將來定要生這些地方去。所以,諸位要很冷靜的去觀察,世間事冥冥中都註定了,世間有冤枉人嗎?沒有。戰爭裡有冤枉戰死的人嗎?沒有,是命中註定的!

從前朱鏡宙老居士給我講個故事,他是蘇州人,一九三二年,他是銀行的經理。他有一個朋友,大陸上叫「走陰差」的,職位不高,是傳遞公文的,每天晚上到陰曹地府上班傳送公文。有一天,上海(在我們人世間,上海是特別市;在鬼道裡,上海是一個小小的縣,歸蘇州城隍管。蘇州城隍稱都城隍,好比是省長一樣)有一批公文送到省裡來,也就是送到蘇州城隍廟。這一批公文是「生死簿」,就是一些將死的人的名冊,先送到都城隍那裡報備。他就把生死簿翻開偷偷看了一下。看了之後,大惑不解,怎麼名字都是五個字、六個字的覺得很奇怪,整本都是這樣的。中國人四個字的名字都很少見,五、六個字的沒有。到第二天跟朱老居士在一起吃飯聊天,他就說出這件事,大家聽了都不懂。大約三個月之後,日本人在上海發動一二八事變,他們才恍然大悟!原

來「一二八事變」應該在上海戰爭中死亡的日本兵名冊,已在三個月之前就送到都城隍了。他們才曉得,連戰爭中那個該死,那個不該死,三個月之前,名冊都送進去了。朱老跟我講,真的是「一飲一啄,莫非前定」,在劫逃不掉;不在劫,炸彈掉在身邊也沒事。

諸位再細讀《了凡四訓》,對這件事情的看法,就更踏實,確實如此。事實真相明瞭了,我們自己一生的幸福、前途、命運,都掌握在自己的手上。依照雲谷大師的開示去做,自己可以改造命運,轉變命運。確實是「佛氏門中,有求必應」,沒有求不到的。如理如法的求,沒有一樣求不到。與理論方法相違背的求,那是妄求,造業!

「功德」兩個字要認識清楚。我們對於功德要隨喜,要發心成人之美,不 可成人之惡。所謂好事情,是利益眾生,不是利益個人,不是利益一家。不但 利益現前的眾生,還利益後代的眾生,都要隨喜,這個功德利益就大了。

第六、「請轉法輪」。佛法是「師道」。師道古今沒有例外的,都是「只聞來學,未聞往教」。為什麼要這樣求老師?「道」必須從恭敬中求。印祖當初答覆學人,就講得很清楚。有人向他請教,學佛有沒有祕訣,能教我們真正得到利益;他說有,然後說出「誠、敬」二字。至誠、恭敬,「一分誠敬,得一分利益;十分誠敬,得十分利益」。所以,誠敬是學道的祕訣,沒有誠敬心,絕對得不到。所以,老師要求學生至誠、恭敬,不是為自己,是為學生。因為不具備這項條件,你學不到東西。你肯來學,表示你有誠敬心。若老師到家裡去教你,誠敬心沒有了,對老師的態度必然輕慢;再好的老師、再慈悲的老師也沒法子教你。師道本來如是。

「轉法輪」就是講經說法,必須要「禮請」。可是一些沒有接觸佛法的人,或者對於佛法未能真正明瞭的人,他不會請法。四眾弟子對佛法稍稍有一點認識,應當代一切眾生向諸佛菩薩、善知識請法,這是無量功德。正如同阿難尊者在本經的啟請一樣。阿難尊者請佛說此經,你看佛對他的讚歎(在本經第四品)。所以,請轉法輪的功德不可思議!我們不會講經,禮請法師來講經,一切聽眾聽法師講經所得的功德利益,都是請講經的人成就的。因此,請法的人功德利益是不可思議的。沒有人啟請講經說法,佛法就不能流通,所以一切經典裡都有請法的,所謂「當機眾」。

第七、「請佛住世」。請佛講經功德很大,但有幾個人能聽一次經,或聽一部經就開悟證果了?佛在世的時代有。在經典裡常常看到,一部經還沒講完,甚至只講了一半,聽眾中就有開悟,就有證果的,但是不多。佛滅度之後,我們沒聽說過,有幾個人是聽一次經就開悟證果?在中國歷史上大概只有一位一惠能法師。他只聽一次,一部《金剛經》沒講完,講了三分之一,他就開悟證果。因此,絕大多數的人要天天聽,天天修,長時間的熏習,才有成就的希望。因此,不但請法師講經,還要請他常住在此地,我們才有希望成就。

佛現在不在世間,去我們久遠了;菩薩、羅漢,肉眼凡夫也不認識。若遇到真正的善知識,有修有學,我們要發願親近他,要發心把他留住,住在這世間,住在這道場,這樣才能利益一方的眾生。當然這要看緣分,「緣」就是「機會」。我們可以製造機會,把握機會,也是無量的功德。這就是為什麼要請佛住世的道理。

諸佛菩薩,及一切真正的善知識,住在這世間只有一樁事——教化眾生。如果我們都願意接受他的教化,他當然就住世。如果我們不願意接受他的教化,或者聽他講經說法,表面上很歡喜,實際上不照做,善知識如果看出來了,自然覺得此地沒有常住的必要。由此可知,我們憑什麼把善知識留下讓他不走,絕對不是造很好的房子讓他住,辦很好的齋菜來供養他。真正善知識,名聞利養不動心,粗茶淡飯不厭棄,只要有個小地方遮風避雨就滿足了。問題是有沒有人真正跟他學習。真正跟他學習的人,只要有兩個、三個,他就決定不會走。

自古以來,高僧大德真正的傳人都不多,有一個真正傳人,他就不會走。就好像父母培養小孩一樣,他一定要好好的把兒女栽培長大,使他自己能獨立成人。一個兒女都沒有,就可以自在的天天去遊山玩水。沒事情,可以到處去旅遊,諸佛菩薩、一切善友也不例外。真正的傳人實在太難得,是可遇不可求。這是「請佛住世」必須要認識,要具備的一些條件。

普賢行願只有七條,從「禮敬諸佛」到「請佛住世」,這是普賢菩薩的行願。後面三願都是屬於迴向:迴向菩提、迴向眾生、迴向實際。

第八、「常隨佛學」是「迴向菩提」。學佛要有一個榜樣,照著這個樣子來學就容易成就,最好的榜樣就是佛。佛有很多,一切諸佛中,阿彌陀佛第一,我們能跟阿彌陀佛學,那還有什麼話說!阿彌陀佛在西方極樂世界,又不在我們眼前,我們怎麼跟他學?須知這部《無量壽經》就是阿彌陀佛。依照這部經典的理論方法,改正我們自己錯誤的想法、看法、作法,使我們的想法、看法、作法與經典所說的完全相應,就是學「阿彌陀佛」。完全相應,絲毫違背都沒有,你就成了阿彌陀佛,那有不往生的道理!所以此地講「常隨佛學」,肯定「佛」就是指「阿彌陀佛」。換句話說,就是這部《無量壽經》,我們一生必須依從,起心動念、所作所為都不能與經典教訓違背,這才是「學佛」,這就是「迴向菩提」。

第九、「恆順眾生」是「迴向眾生」。中國人特別強調孝道,孝以「順」為依歸。大乘佛法,特別是大乘《戒經》裡講「以孝為本」。「孝順一切眾生」,這才是「恆順」的真實義。所以,要有高度的智慧,要有甚深的定力,於一切眾生都能忍,在「忍」裡成就自己真實的定慧。如果今天看這個也不是,看那個不順眼,就是不能順,不能忍。由此可知,「恆順」是功,成就「定慧」是德。可見這一願非常重要。眾生機緣成熟,我們要幫助他圓成佛道。我們那有這麼

大的能力幫助他圓滿成佛?有!勸他「念佛求生淨土」,就是幫助他圓成佛道,但必須是根熟的眾生。什麼是根熟?「能信、能願、肯念佛、肯求生淨土」,這個人就是根熟。根沒有熟的眾生,要幫助他成熟,就是以此法門勸導他,影響他,希望他能接受。要盡心盡力去做。沒有善根的人,要幫助他種善根。用菩提心對待一切眾生,這才叫真正恆順。沒有善根的人,怎樣幫助他種善根?譬如我們印這麼多佛像,印這麼多「阿彌陀佛」名號的貼紙,就是幫助一切眾生種善根的。佛號音聲,「一歷耳根,永為道種」。現在過年了,家裡要貼紅對聯,念佛人就貼「阿彌陀佛」,大門口是「阿彌陀佛」;房門也是「阿彌陀佛」,走到你家裡,四面看看都是「阿彌陀佛」,這阿彌陀佛的種子印在阿賴耶識裡,即得多深!

我們印的貼紙,有些人只拿一張,一張貼在那裡,很多人都沒見到;至少要拿十張二十張到處貼。阿彌陀佛的佛像大張小張的,不管你走到那個方向,都看得到,都接觸得到,為他種善根。這是真正的「恆順眾生」。等他有興趣了,我們再贈送他經典、錄音帶,這是有善根的人。對於善根成熟的人,就勸他來聽經,勸他參加我們的共修。真正發願求生西方,那是善根成熟的人。三種不同程度的人,有三種不同的方法來幫助他。

第十、「普皆迴向」是「迴向實際」。實際是指真如本性,真如本性普遍十方,盡虚空遍法界,無有窮盡,而為諸法之理體。我們修學要求的,就是這一樁事。唯有普賢行願才能達得到「明心見性,見性成佛」。普賢菩薩心量之廣大,橫遍十方,豎窮三際,是沒有人能比的。我們須從這裡去學習。這十願就是普賢菩薩修行的綱領。

普賢菩薩的行門無量無邊,包括世出世間一切法,把它歸納起來不外乎這十大綱領。這十大綱領每一條展開來,都是無量無邊的法門。以這個原則來看,所有一切法門都變成了「普賢行」。在我們一念之間,把我們的生活、行持、思想、言語、工作全都變成普賢行。佛法沒有離開生活,沒有離開處世、待人、接物。會歸到念佛的人來說,這句「阿彌陀佛」就具足了「十大願王」。一句名號既然具足十大願王,我們前面講的修行五大綱領,當然都包括。三福、六和、三學、六度、十大願王,一句「阿彌陀佛」圓滿具足,這是「彌陀行」,這是「普賢大士之德」。

#### 『具足無量行願。』

前面簡介普賢大士之德,雖然講的是「修德」,實在是講全性起修,全修即性,性修不二。這在修學可以說是達到最高的造詣。緊接著說『具足無量行願』,佛菩薩從初發心一直到究竟果地,所有的行願都不出「十大願王」。十大願王是後後勝於前前,也就是說後面的願一定包括前面。譬如,稱讚一定包括禮敬,供養一定包括稱讚,後面包括前面。法身大士的修學,前後都是貫穿的。我們明白這個道理,現前我們專修淨宗,在解門,也就是理論的依據,依

靠淨土五經一論;在行門,特別提倡三福、六和、三學、六度、十大願王。諸位想想,十願裡「禮敬諸佛」會不會包括前面?能禮敬諸佛還會不孝父母、不敬師長嗎?由此可知,這十大願王確實具足無量行願。「行」是行門,「願」是弘願,都具足了。我們特別提倡的五科,都在十大願王裡全包括了。譬如「三福」中講孝順父母,尊敬師長,不見得禮敬諸佛。禮敬諸佛的人,不可能不孝順父母、不尊敬師長,這就是「普賢大士之德」的圓滿。

『具足無量行願』。讀《普賢行願品》,對於這一句就有更深刻的體會。在十大願王當中,特別是「普皆迴向」,是無所不攝的,一切佛法都含攝在這一句裡,就連「普賢菩薩」的德號也含攝在其中。因為迴向就是「普」的意思;恆順眾生就有「賢」的意思。普賢菩薩在《華嚴經》裡說,「我既往生彼國矣!」彼國就是西方極樂世界。普賢菩薩自己說他往生到西方極樂世界,「現前成就大願」,這就是說明了普賢菩薩十大願王究竟圓滿,還在西方極樂世界才完成或這兩句話實在就是勸我們必須求生西方極樂世界,決定不能懷疑。普賢是等資善,他的大願是在西方極樂世界圓滿。末後說得更明白,「普願沉溺諸眾生,速往無量光佛剎」。這真正是「普皆迴向」的具體內容,他願十方世界所有一切三途六道苦難的眾生,趕快往生到西方極樂世界。普賢菩薩的願如是!他這頭正是彌陀大願第三十六「教化隨意」的說明。由此可知,世尊當年講《無量壽經》,與會的這些大眾們,大概都是西方的菩薩乘願再來,跟著釋迦牟尼佛一道來表演給我們看的,都是普賢大士,四十一位法身大士,從初發心到等覺,這可滿具足。

#### 『安住一切功徳法中。』

一切功德法,就是如來果地無盡的功德。怎樣才能安住?得普賢大士之德才能安住。普賢大士之德是「能住」;如來果地功德法是「所住」。如果把這一句用最淺顯、最具體的話來說,「如來果地一切功德法,就是一句南無阿彌陀佛」。這是一點都不假,所以這一句名號稱為「萬德洪名」。「德」是功德,「萬」不是數目字,是指一切;可見這一句佛號就是一切功德法。我們的心有沒有安住在這句佛號上?假如我們心裡,念念都安住在這一句佛號上,此處講的「咸共遵修普賢大士之德,具足無量行願,安住一切功德法中」,就得到了。這話不是講別人,是講自己。這句萬德洪名,實在不可思議!幾個人曉得?真正曉得的人,焉有不念佛之理?真正知道的人還會打妄想?不會,念念都是阿彌陀佛,這才能入得了彌陀願海。

## **法藏因地第四**(第二冊 - 366 至 373 頁)

## 『常運慈心拔有情。度盡無邊苦眾生。』

『常運慈心拔有情』。「常」是時間上沒有間斷。『度盡無邊苦眾生』。無邊

講空間。阿彌陀佛普度眾生是一切時、一切處從無間斷。這個慈心是從清淨、平等生出來的,所以稱為大慈大悲。有情眾生包括九法界,都是阿彌陀佛度脫的對象。末後講「苦眾生」,專指三途六道。所以,這八句確確實實是四十八願的核心。四十八願就是這八句的展開而已,四十八願濃縮就是這八句。以上是法藏比丘在老師面前發的弘願,後面這一首顯示他堅固的決心。他所發的大願一定要做到,求佛為他作證明。

#### 『我行決定堅固力。』

這句中,每一個字都非常肯定、堅定,一點疑惑都沒有。

#### 『唯佛聖智能證知。』

法藏比丘發的願只有佛知道,只有佛能為他作證明。顯示他的願真實深廣,與其他諸佛在因地發願確實不相同,所以我們學佛,阿彌陀佛是最好的典型,最佳的模範。我們今天依阿彌陀佛來塑造自己,看看他是怎樣存心,我要學他;他怎麼發願,我也學他;他怎麼修行,我也學他。這樣的人跟阿彌陀佛是真實的同志,那有不在一起的道理。這就保證決定往生。末後這一句很難得。

#### 『縱使身止諸苦中。如是願心永不退。』

這個難得!絕大多數修行人不容易證果,不容易成就,病根都在退轉。受不起折磨,有一點小小的挫折就退心,這樣的人怎麼會成就?你看看阿彌陀佛發的願,即使是上刀山下油鼎,他也不退心。經文後面還有說他的「諸苦」,確實實是這個意思。這樣才能成就,才是真正請佛來為他證明。沒有這樣堅固的願心,何必要求佛證明。我們能不能受得了這些折磨?阿彌陀佛有沒有受折磨?給諸位說,有。為什麼會受折磨?因為他要普度眾生,到人間來度眾生,要現人身;到畜生道度畜生,就要現畜生身;到地獄道度眾生,要受地獄身。要現同類身,和那些眾生生活方式完全相等,你受得了受不了?這就是菩薩所講的「我不入地獄,誰入地獄」。他入地獄幹什麼?去教化地獄眾生,勸他們回頭是岸,改過自新。不現同類身,度不了那些眾生。

我們在小乘經裡看到,釋迦牟尼佛過去生中曾經在火車地獄。那個火車不像我們的火車,它是鐵車,完全燒紅,從身上輾過,受那樣的苦刑。當時小鬼叫釋迦牟尼佛和另外一個同伴,要他們把自己身上的筋抽出來作繩子拉車,非常痛苦。釋迦牟尼佛就起了慈悲心,看到那個人痛苦,就對小鬼說,「我抽兩條筋,他不必抽啦!我代他抽一條。」那個小鬼就生氣,拿起狼牙棒,一棒就把他打死。這是果報,一念慈悲心,就這樣超越,他就出了地獄。

你在地獄裡動一念慈悲心、一念清淨心,立刻就超越。所以,菩薩不入地

獄度不了地獄眾生,這是願行相扶,所作所為都能圓滿。有願無行,願是假的,是虛願,永遠不能兌現。有行無願,行畢竟會落空,沒有結果。願就是方向,就是目標。我有修行,可是沒有目標、方向,最後行到那裡去?所以佛在一切經裡常常教我們要願行相扶,以行填願,以願導行。願是我們一生努力目標方向,願純正,生命就有意義,生活就有價值。活著幹什麼,怎麼不痛苦?你在地獄眾生,這是願行相扶,所作所為都能圓滿。有願無行,願是假的,是虛願,亦說是不能兌現。有行無願,行畢竟會究,沒有結果。願就是方向,就是目標。我有修行,可是沒有目標、,如願是我們一生努力的目標方向,願純正,生命就有意義。其話就有價值。預是我們一生努力的目標方向,願純正,生命就有意義,生活就有價值。個人在這一生中沒有一個純正的目標方向,實在講,就是醉生夢死!不知道一天到晚為的是什麼,怎麼不痛苦?

學佛,人生的目標方向是純正的,不為自己,為度眾生。換句話說,一切的努力都是為了幫助眾生破迷開悟,離苦得樂。不僅僅自己實踐佛的教訓,還要把他介紹給大眾,這樣願行當然就圓滿。念佛人,目標當然是求往生。求往生,心要真、要誠,不是口頭說說而已;口頭說說是沒有用處的,心意不誠。真求往生,要真做!佛教給我們怎麼做法,要照做。換句話說,既然求往生,就要求上品上生。中國人常說下取法乎上,僅得乎中」,上品不能往生,還能落個中品。如果你取法乎下,我下下品往生就可以,這個很靠不住。下下品得不到,這一生就空過。所以,要力爭上游,不要跟世間人爭,要爭上上品。

如果要求上品上生,必須將三經:《無量壽經》、《阿彌陀經》和《觀無量壽佛經》的教訓做到。《阿彌陀經》講得雖然簡單,諸位要細細去讀蓮池大師的《疏鈔》、蕅益大師的《要解》。蕅益大師的《要解》,印光大師讚歎到極處。我們曉得,印光大師是西方大勢至菩薩化身來的,印光大師的話就是大勢至菩薩的話,他對於《要解》讚歎,「即使是古佛再來為《阿彌陀經》作一個註解,也不能超過其上」。這是讚歎到頂峰!許多人看到印光法師這個說法都懷疑,是不是印光法師讚歎得太過分了?《要解》我念過很多遍,也講過很多遍,據我自己體會,印祖講的一點都不過分,真是恰到好處。蕅益大師當年在世,他的身分沒露出來,不曉得他是什麼人再來的。要是根據大勢至菩薩這樣的讚歎,我們就能推想到,蕅益大師要不是阿彌陀佛再來,也準是觀音菩薩再來的,我則就做不出這樣一部圓滿註解。《觀經四帖疏》是善導大師的著作;《妙宗鈔》是智者大師的註解。中國佛教裡傳說,智者大師是釋迦牟尼佛再來的,善導大師是阿彌陀佛再來的。中國人確實有福,感得諸佛菩薩應化在中國。

這些教訓必須要研究,要把它實實在在的變成自己的思想、見解、行為, 把經典的教訓,變成我們日常生活處世、待人、接物的依靠。一切時,一切 處,念念反省,永遠不離開佛菩薩、祖師大德的教訓,這樣我們才真正能與彌陀、釋迦,乃至於十方一切諸佛同心、同願、同德、同行。這個緣就太殊勝、太圓滿了,必定能生淨土,一定能得上品。有人要問,你有什麼把握往生?有什麼憑據你能得到上品?這個就是!「經典」、「註解」就是我們上品上生的保證書。真正做到,就是在保證書上把自己的名字填進去。做不到,保證書拿在手中也沒有用處!一定要把它做到。要想做到,第一步要把經念熟。熟了才會記得才能照做,記不得怎麼會做到?所以為什麼先叫你熟讀,熟讀之後我們在一切時、一切處,起心動念都會想到佛在經上怎麼教我們,念念都不會違背,這才是依教奉行,這才是受持經教。受持,絕對不是把經文一天念一遍、兩遍,是要把裡面的教訓在日常生活中做到。

## 至心精進第五 (第二冊 - 399 至 404 頁)

#### 『汝自思惟。』

佛不告訴他,反過來問他,你自己去想一想,要怎樣修,才能成就佛國土 的莊嚴?

#### 『汝自當知。』『汝應自攝。』

這裡佛講了三個「自」。佛道怎麼成就的?是你自悟、自修、自證,不是別人給你的。這三個「自」字都是直指人心,當人自性,所以這一段經文跟禪宗教學的儀式、義趣完全相同,禪宗裡稱「機鋒」。一切法不離自性,經上講「是心是佛,是心作佛」,所以一個真正學佛人,一定要發起至心。至心就是「是佛之心,作佛之心」,這是真心。真心裡一定含有勝果,花果同時!佛門用蓮花表法,蓮花就是花果同時,果是蓮子。不像其他的花,先開花後結果,花果不同時。因裡有果,果裡有因,所謂「因賅果海,果徹因源」。因此,只要你用真心精進,永遠保持真誠心,這才是精進。

如果我們聽起來還是很難體會,我們用經題,清淨心、平等心。你能永遠保持心地清淨不染、平等不雜,這是真清淨。心裡起一念就染污。什麼染污? 貪、瞋、癡、慢染污。是非人我不平,就退轉,這就不是精進。換句話說,怎 樣保持清淨、平等、覺?清淨平等覺是我們的真心,就是此地講的「至心」。這 個心是因,這個心也是果,因果都是一個心,真正保持而不失,就是功夫。

佛跟我們凡夫不相同的,就是佛的心清淨、平等、覺,凡夫為什麼變成凡夫?心不清淨、不平等、不覺,就是凡夫。所以,你的心一念清淨、平等、覺,就是一念佛!可惜的就是一念成佛,第二念又退到凡夫位上,馬上就退轉,不能把佛保持住。諸佛的本事是能永遠保持不退,我們這一念成佛,第二念就退回來,第三念就退得更多,愈退愈不像話!大家能從這個地方體會,你

才曉得經論中常講「一念相應,念念相應」是什麼意義。

這部經好講,因為我們的目標、方向、修行的方法,都在經題裡顯示出來。所以,你只要能精進保持,就是經上講的「何願不得」,可以滿願!像經文中三個自:「汝自思惟」、「汝自當知」、「汝應自攝」,這是佛教法藏的苦口婆心,意思非常的深廣。古德為我們略說三個意義。

第一、是法藏過去生中善根非常深厚。所以,若沒有過去生中深厚的善根,實在講,學佛很難成就。過去生中一定有非常深厚的善根,這一生又有殊勝的增上緣,像法藏所表現的「高才勇哲、與世超異」,他無論在智慧、德行、用功,都超過其他的同學。則「清淨佛國」這一樁事還用得著說嗎?應當自己明瞭。他有善根、有智慧,不必佛說。這段經文含有這個意義:你自己應當知道怎麼做。這是真正善根成熟的學生,一點就通。法藏確實是有這樣的稟賦,有這樣的天才。這是第一個意義。

第二、是攝取佛國,就是建立一個道場。極樂世界是一個大道場。每一尊佛有每一尊佛的願望,不要說佛,我們把範圍縮小一點,今天在台灣有不少法師,每個人依照自己理想去建道場,十方諸佛也是依照他自己的理想建立自己的佛國土。有些佛取穢土,像地藏菩薩的願,「我不入地獄,誰入地獄?」人家都不願意到地獄去度眾生,他偏偏要到地獄去度眾生。到地獄要現地獄相,因為你不跟他們現同樣身,就不能度那一類眾生。佛要度人道,他要現人身;度天道,他就現天身;度畜生道,他現畜生身,隨類化身。因此,有些佛在因地取清淨國土,有些佛取穢濁的國土,這是每個人意願不相同。換句話說,世間自在王如來對法藏說,你來問我,你叫我怎麼說?要照我的說法,就不能隨你的意;這是隨你的意,我怎麼能說。所以,佛給他說「汝自思惟,汝自當知,汝應自攝」,有這層意義在。

第三,凡是淨土都有報、有化。法身是本體、是理體,是沒有形相的。從有形、有相來講,報身報土、化身化土,一定要菩薩自家本分去攝取。所以說,「汝自當知」也是為應自分,這是古德講的。「自分」就是禪家所謂「法身向上之事」,這就超越菩薩所修的範圍。這幾句話的意義顯得非常深、非常廣,不是凡夫所能體會的。法藏在此是示現的意義顯得非常深、非常廣,不是凡夫所能體會的。法藏在此是示現成佛人不養的。他久遠劫前早就成佛了,不是十劫之前才成佛的。他在西方極樂世界,就跟釋迦牟尼佛在我們這個世界示現成佛情形大致相同。不樂世界,就跟釋迦牟尼佛在我們這個世界示現成佛情形大致相同。不過,我們這個國土是五濁惡世,他的國土是五清報土,清淨之極。他非常慈悲,裝作不知道。因為裝作不知道,佛才詳細的說法。如果他在此地一下就開悟了,那底下經文都沒有了,《無量壽經》就到此為止。所以,他還是裝作一個凡夫,裝作我們這個樣子一佛講什麼,我聽不懂。

## 三輩往生第二十四(第三冊 - 504至521頁)

『捨家棄欲。而作沙門。發菩提心。一向專念。阿彌陀佛。修諸功德。 願生彼國。』

…第一句『捨家棄欲』。有些同修們看到這一句,認為在家人沒指望「上輩往生」,誤以為一定要出家。沒有想到,本經「德遵普賢第二」,經文開端舉「賢護等十六正士」此皆是等覺菩薩,跟觀音、勢至、文殊、普賢,地位是平等的。十六位都是在家菩薩。上品上生在家人怎麼沒分?在家人既然一樣能成佛,為什麼此地說「捨家棄欲」?關鍵就在「家」字,要真正明瞭什麼是「家」。你的妻子、兒女、田宅之家,這不算是家,因為他們障礙不了你。

佛在經論中常講,有四種「家」,也有四種「出」。佛法的四種家:第一是「田宅之家」,就是大家觀念中的妻子、兒女、財產、房屋田地、不動產。第二是「煩惱之家」。第三是「三界之家」,六道輪迴之家。第四是「生死之家」,這是超越三界之外的生死。三界之內有「分段生死」。三界之外的阿羅漢、辟支佛、菩薩,雖無分段生死,但是還有「變易生死」。

由此可知,佛是要我們出家,不是出田宅之家。出田宅之家是沒有用的。佛要我們出煩惱之家,出三界之家。能出煩惱之家,就能證初果。能出三界之家即是阿羅漢。能出變易生死之家,就稱為法身大士。

「出」也有四種:第一是「身出心不出」。有些出家人,身出田宅之家,心裡依舊貪戀五欲六塵,希求名聞利養,此是身出心不出。第二是「心出身不出」。即在家居士,男女老少各行各業中皈依三寶,依教修行者。雖然身在家,有田宅、有妻子、兒女,但是他心地清淨,對於家宅、五欲六塵,並不沾染,心出身不出。此經「賢護等十六正士」就是心出身不出,在世法中作一切眾生的最好榜樣,一樣證得等覺菩薩,上上品往生。

第三是「身心俱出」。佛門古今的祖師大德,為出家人作好榜樣者。第四是「身心都不出」。這不是指普通人,是指在家學佛的居士,雖然天天表現學佛、天天念佛,身在家,心還是在家。身沒出,心也沒出,還搞五欲六塵、名聞利養;把佛法當作副業,這還算不錯的。另有一些富貴人,他們皈依三寶,把佛法當作一種消遣,捧法師就像捧戲子一樣,自古以來也不少見。這樣皈依三寶受了菩薩戒的,掛個菩薩名字,在寺院道場是特權階級。因為他富貴,到寺院來,出家人對他們招待奉承很周到。這是身心都不出。

「出」有四種,「家」也有四種,一定要弄清楚自己是屬於那一類。這裡有兩種是正確的,「心出身不出」,「身心俱出」。這兩類都是上輩往生。

『捨家棄欲』。「欲」是欲望,說得落實一點就是希求。希求就是欲貪;有

希求就有求不得苦。因此,我們對於這世間的一切希求都放下,對於佛法的希求也放下,唯求往生西方極樂淨土,這就對了。「棄欲」包括世間與出世間的一切希求都要放下,才能真正得到清淨心。因為一切有為法,如夢幻泡影,如露亦如電,並非實有,貪欲即是妄想執著。

『而作沙門』。「沙門」是梵語,是古印度所有宗教出家人的通稱。它的意義,佛在經上說,「勤修戒定慧,息滅貪瞋癡」,這樣的人就稱為沙門。由此可知,沙門不一定專指出家人。在家人要是專修戒定慧,息滅貪瞋癡,也稱沙門。上輩往生必須具備這樣的基本條件,從這個基本條件上,『發菩提心,一向專念,阿彌陀佛』,才能相應。這個條件比孔子在世時所具備的條件還要高,還要清淨。

孔子是中國人的典型榜範,中國人的標準。出家人的標準當然是要養五德,修六和。「六和」是佛訂的,「五德」是孔子為人作示範的 — 溫、良、恭、儉、讓。「勤修戒定慧」,「息滅貪瞋癡」,比夫子的德行還要高。沒有這樣的品德、操守,「發菩提心,一向專念」,生到西方世界不是上輩往生。

三輩九品的往生條件,我們必要曉得。「上三品」太高,我們想想能不能做到。要記住,「五德、六和」是最基本的條件。沒有這個條件,雖念阿彌陀佛,一天念十萬聲,也是古人所說的「喊破喉嚨也枉然」,不能往生。須知西方世界是清淨世界,是道德標準非常高的世界。想想我們能跟那些人相處嗎?那些人的心地都清淨、純正。我們一天到晚是非人我,貪瞋癡慢。彌陀雖然慈悲,歡迎你來生淨土,但是西方的大眾不理會你,你跟大眾不能相處,還是去不了。

諸位同修要想在這一生真正往生,要記住修養品德,符合經上所講的標準。我們具有這樣的標準,真的「勤修戒定慧」,「息滅貪瞋癡」,此是上輩往生的基本條件。只要具足,決定是這個品位,否則佛就打妄語。

『發菩提心,一向專念,阿彌陀佛,修諸功德,願生彼國』。這五句是修學往生西方的最重要原則,因為上、中、下三輩往生都離不開這個原則。由此可知,淨宗修學的方法,上自等覺菩薩,下至地獄眾生,都離不開這五句。這五句具足信願持名三資糧。

『發菩提心』,什麼是菩提心?怎麼發法?有些同修告訴我,他很想發菩提心,就是發不出來。這是老實話。他不是發不出來,而是不知道什麼是菩提心。《大乘起信論》及《觀無量壽佛經》中對於菩提心的解釋,愈看愈迷惑。《起信論》講,菩提心的本體是「直心」,其作用是「深心」與「大悲心」。深心是自受用;大悲心是他受用,所以有兩種作用,一是對自己的;一是對別人的。世尊在《觀無量壽佛經》裡講的名稱不同,意思是一樣的,第一是「至誠心」;第二是「深心」(與《起信論》相同);第三是「迴向發願心」。

「迴向發願心」就是大悲心,是他受用。如果將經論合起來看,意思比較明顯一點。直心就是至誠心;至誠心就是直心。到底什麼是直心?什麼是至誠心?每個人都自以為自己的心很誠。前清曾國藩先生在讀書筆記裡,對「誠」下一個定義(過去讀書人幾乎沒有不受佛家影響的,不信佛的人也讀佛經,受佛法的影響),是「一念不生謂之誠」。這個定義下得很好,確實跟佛法講的標準相應。你心裡動個念頭就不誠,因為有念皆妄。由此可知,至誠心確實不容易發出來。

就一般經論來看,不但凡夫沒有菩提心,二乘也沒有菩提心,阿羅漢跟辟支佛也沒有發心,權教菩薩也不是真正的菩提心。到底誰才發了菩提心?《大乘起信論》,大乘起信是初入門,不是小乘,是入大乘之門。必須破一品無明,菩提心才現前,就發出來了,這是圓教初住菩薩,別教初地菩薩的境界。

大乘起信,是指圓初住、別初地。《起信論》是對他們說的,《楞嚴經》也是對他們說的,《金剛經》還是對他們說的。《金剛經》上的標準,「菩薩若有我相、人相、眾生相、壽者相,即非菩薩」,不是發菩提心的菩薩。菩提心一發,不但「四相」沒有,「四見」也沒有。依照這個標準看,我們沒分,我們發不起來!

起心動念還有是非人我,還有貪、瞋、癡、慢,還有妄想、執著,那來的菩提心?每次讀經至此句「發菩提心,一向專念」,總以為自己沒指望。一向專念也許做得到,菩提心沒法子發。這是一般大乘經論的說法。

萬益大師在《彌陀經要解》裡跟我們講「發菩提心」,是其他經論裡所沒有的;過去歷代祖師也沒有這種說法。他說,「真正發求生西方極樂世界的心,就是無上菩提心」。這是蕅益大師的創見、發明。他的發明有沒有錯誤?如果我們深入經藏,就體會到蕅益大師這句話的真實性、可靠性。他一點兒都沒有說錯,只是古來的祖師大德沒有發現。如果早發現,不知道多少人得度往生。因為發求生西方極樂世界的心,我們可以做到。如是念佛往生,即使下下品往生也圓證三不退,就是法身大士。

若依一般經論所講的「直心、深心、大悲心」;「至誠心、深心、迴向發願心」,我們實在沒有能力發起來。一念真誠懇切的心求生淨土,一般不識字的老太婆都發得起來。蕅益大師說出這樣的話,深得印祖讚歎。印光大師對《要解》的讚歎,「即使古佛再來,為《阿彌陀經》作一個註解,也不能超過其上」,把《要解》真的捧到了頂點。我們曉得印祖是大勢至菩薩應化再來的,那麼作《要解》的蕅益大師是什麼人?蕅益大師沒有露身分,能值得大勢至菩薩如此讚歎,他要不是阿彌陀佛示現,也必是觀音菩薩再來的,絕對不是普通人。普通人不可能把《阿彌陀經》講得那麼透徹、明白。

讀《彌陀經要解》,經義才真正大白,許多疑惑才斷。因此,我們若依《彌

陀經》修學,就一定要依《要解》。蕅益是依蓮池為老師,老師有《疏鈔》,博 大精深。這兩種註子合起來參考,才能真正領悟《阿彌陀經》的經義,指導我 們修學一條光明的道路。發求願往生這種心的人很多,符不符合本經發菩提心 的條件?並不見得。因為雖然發心求生淨土,這個心不真實,心不懇切。古人 講的「露水道心」,早晨的露水,太陽一出來就沒有了。發這麼一點道心,名聞 利養、五欲六塵一擺在面前,道心就沒有了,這怎麼能成就!

我們仔細從「菩提心」這幾個字觀察。「菩提」是梵語,譯成中文是覺悟。菩提心就是真正覺悟的心。覺悟是對迷惑而說的,不覺悟就是迷。迷在五欲六塵,迷在名聞利養,迷在妄想執著,就不是菩提心。迷於人天福報,那來的菩提心?所以真正覺悟的人,知道這個世間一切萬事萬物都是虛妄的,像《金剛經》所說「凡所有相皆是虛妄」,沒有一樣是真實的。知道一切都是虛妄的,是看破。看破之後對於萬事萬物決定不取不捨。於一切境界中沒有取捨的念頭,是放下。真正看破、放下,這個人覺悟了。覺心清淨,世出世法一樣都不沾染。

西方極樂世界是真實的,永恆不變的,生到那個地方的人無量壽,樹木花草也無量壽。他要真正發現,真正知道,決定求取西方極樂世界。這是大覺, 是徹底覺悟。文殊、普賢、十方等覺菩薩,都是我們的好榜樣。除非不知道, 知道事實真相,沒有一個不一心一意求生淨土。這才是真正發無上菩提心。

真正發菩提心的人,起心動念都是阿彌陀佛,都是西方極樂世界,絕對不會把世間一切人與事放在心上。心裡還有世間的人與事,就沒有菩提心。你雖然念佛,只有底下這一句『一向專念,阿彌陀佛』,能不能往生?靠不住。心裡真正對世間五欲六塵一切法,確實沒有絲毫牽掛,念念都是彌陀本願功德、西方世界依正莊嚴,這一種人念阿彌陀佛,是專念。即使早晚十念,都是專念,都符合專念的標準。一天都沒缺,他怎麼不專!

萬益大師在《要解》裡說得好,「能不能往生,決定在信願之有無」。深信切願求生淨土,就是發菩提心,此心是往生的關鍵。「品位高下,在念佛功夫的深淺」。不是說多少,是功夫的深淺。功夫深的念到「一心不亂」,妄想、執著完全放下。功夫淺的是「成片」,就是一天到晚佛號一句接一句不間斷;你的煩惱、妄想雖然有,但不起作用,因為這句佛號把它壓住。有這種能力就決定往生。上等功夫「理一心不亂」,中等功夫「事一心不亂」,下等是「功夫成片」。不到這樣的程度,都不能往生。諸位一定要牢牢記住。

我們應當時常反省,生生世世無量劫來,自己修學都沒有成就;這一生好不容易遇到《無量壽經》,這機緣絕對不是生生世世都能遇得到的。彭際清說:「無量劫來希有難逢之一日」,時間上來講,希有難逢。夏蓮居居士說:「萬億人中一二知」,從廣大學佛群眾來說,希有難得。我們聽了之後仔細想想,這個因緣的確非常希有。我們今天遇到,不能不說是過去生中的大善根、大福德現

前。

遇到這個無比希有的勝緣,就看你能不能覺悟。真正能覺悟的,一生就成就,就脫輪迴,這一生就成佛作祖。若還有妄念、妄想,還有分別、執著,這一生縱然遇到,可能又空過,真可惜!看看古往今來,念佛往生的人,看看《淨土聖賢錄》、《往生傳》,甚至看看台中林看治居士寫的《念佛感應見聞記》。人家怎麼修的,怎麼成就的?想想自己,跟人家比一比,像嗎?不是學佛,是玩佛,這怎麼能成功!我們一樣也沒放下,說不客氣的話,念念依舊造業。《地藏經》講的「起心動念無不是罪」,前途是黑暗的,果報在三途。你是忘了,沒去想它。要真正去想一想,愈想愈可怕。真正害怕,或者你的菩提心就這樣怕出來了,這才曉得前途恐怖,才肯回頭老實念佛。一天到晚,一年到頭有了一個方向、目標,專念阿彌陀佛。

專念《無量壽經》,就是專念阿彌陀佛。《無量壽經》裡所講彌陀本願功德,西方世界依正莊嚴,要憶念才能成功。阿彌陀佛名號是題目;這一部經是文章。本經,古人也有定名為《阿彌陀經》,是五種原譯本之一。所以,名號跟經典不過是題文之別而已,並無二致。

『修諸功德,願生彼國』,修的是什麼功德?念經、念佛的功德,就是專念《無量壽經》,專念「阿彌陀佛」的功德。自己專念,也勸人專念,把專念的好處告訴人。關鍵確實就在「專」,我們看到許多自在往生的,走的時候曉得什麼時候走,喜歡什麼方式走就採什麼方式走。我們看《六祖壇經》,六祖惠能大師一年前就知道。一年前就派他的徒弟到故鄉的國恩寺修塔,而且還告訴他,工程要快一點,否則來不及。一年前怎麼知道的?訣竅就是「專」。無論你修那一個法門,學那一部經論,關鍵都是一個「專」字。

「專心」,心是清淨的。心即大圓鏡,無所不知,無所不能。所以,那些人走的時候很自在,不生病,站著走的、坐著走的。我們再看古來的大德,凡是不專,就沒有這個能力,走的時候還是生病。雖然也能往生,知道死了以後到那裡去,但走得沒那麼瀟灑、痛快。仔細觀察其原因,就發現他在生時所學不專。我們只要細心體會,修學應該怎麼修,自己都明白,都知道。所以,心裡不能再放拉拉雜雜的東西。經題上講得很清楚,「清淨、平等、覺」。心裡還有一物就不清淨,還有高下就不平等;不清淨、不平等就是迷惑顛倒,就是不覺。修行的祕訣都在經題上。

「發菩提心,一向專念,阿彌陀佛」,就是修清淨、平等、覺。如果我們把這三句合在經題上講,發菩提心就是清淨心,一向專念就是平等心,阿彌陀佛就是覺心,就是清淨、平等、覺。清淨是戒,平等是定,覺是慧。三學都具足,三寶也具足。

蕅益大師在念佛開示裡告訴我們,只要專念阿彌陀佛,無量無邊的法門都

包括在內,正是《華嚴》裡所講的,「一即一切,一切即一」。「一」就是一句阿彌陀佛,「一切」就是無量無邊的法門。念佛往生將一切法門全部包括盡了。一修一切修,這樣求生淨土那有不往生的?無量劫來我們沒能成功,就是太大意,太疏忽,以為往生太容易,沒有把世緣捨得乾淨,就這樣耽誤的。這一生不可以再大意,一定要把世緣捨得乾淨淨,心裡對世出世間一切法決定不牽掛,我們這一生才有希望。

心裡若還摻雜世間的境緣,「緣」是人事環境;「境」是物質環境,這些人事、物質,心裡還放不下,是大障礙。這樣念佛不可靠,未必去得了,必須捨得乾乾淨淨。念佛人對日常生活、工作、人事要認真做,心上不牽掛;不是叫你什麼事都不做。什麼事都可以做,都不礙念佛,行、住、坐、臥四威儀不礙念佛,世間所有一切工作也不礙念佛。這是念佛法門殊勝之處。

世間事可以做,世間意不能有。「意」是心裡有牽掛。這不可以。佛在《阿難問事佛吉凶經》上說,「可得為世間事,不可得為世間意」,有世間的意念就壞了。這一段是講修行的方法,下面再說果報。

## 菩薩修持第三十 (第三冊 - 826 至 828 頁)

### 『依佛所行。』

這一句是總綱,這是真正「學佛」。學佛怎麼對人,佛怎麼處世,佛如何對待萬事萬物,我們從那裡學起?經典上所講的就是!這一部《無量壽經》展開,從「如是我聞」到「信受奉行」,無非說明彌陀所行。彌陀之行,就是十方一切諸佛所行。所以,不要搞得太多太雜,這一本經足夠了!一生已經學不盡,再貪多就錯了。

我在中國、外國,不只說一遍,說過很多遍。一生依這一本《無量壽經》修學的是「上上等人」。若以為這一樣不夠,恐怕太少,想多學幾樣,就學五經一論;學這六樣的是「中等人」。如果看到五經一論,六樣還嫌太少,還要多加一點,再加蕅益大師的《淨土十要》、印光大師的《全集》、蓮池大師的《法彙》,這些加起來,卷冊相當可觀。這是「下等人」。若再嫌不夠,還要學些大乘法,《華嚴》、《法華》,還有好些大經大論沒有學,再學就沒指望,往生西方極樂世界靠不住了。須知愈是最上乘的大法,愈專、愈精、愈簡單。學要專精,才有成就。

蓮池大師晚年真正覺悟,世出世間法一切放下。一部《阿彌陀經》,一句「阿彌陀佛」,他成為一代祖師。人到這個時候,真是徹底覺悟。「專一」,都放下了。也許有人問:蓮池大師晚年才放下,他年輕的時候,還不是什麼都學?這話沒錯,如果年輕的時候就放下,他不就早成佛了,不只是祖師,早成佛

了,還需要學嗎!晚年的時候真正覺悟,中年以前迷惑顛倒沒覺悟,到晚年才 覺悟,這才專一。道理在此。學佛一定要知道專修!

『依佛所行』是總綱。下面列出科目。

## **勸諭策進第三十三**(第四冊 - 191 至 195 頁)

### 『專精行道。』

决定法門之後,就要『專精行道』。這一句是我們修行成敗的關鍵。無論選擇那一個法門,修行能不能成就,就看自己是不是專精行道。有同修告訴我,他從小就念觀音菩薩,念到現在已念成習慣;教他念阿彌陀佛,念了幾句,不知不覺就變成觀音菩薩,這要不要改?我教他不要改,「觀音菩薩」一直念下去就好。但是若能念《無量壽經》,念觀音菩薩,迴向求生淨土就大圓滿了。甚至於一生中修學其他大乘經典,念得很熟了,也不要改。有人把《金剛經》念得很熟,有人《普門品》念得很熟,《地藏經》念得很熟,都不要改,一直念下去,要「專精行道」。若要求生淨土,怎麼辦?迴向求生淨土就行。念《金剛經》、念《地藏經》,念完之後,「願以此功德,莊嚴佛淨土,……盡此一報身,同生極樂國」,心行相應就行。這樣求生淨土,到臨命終時還是阿彌陀佛來接引。

在本經我們都曾經讀過,「三輩往生」裡,上輩、中輩、下輩都是專修淨土法門的,是念《無量壽經》、念《阿彌陀經》,專念阿彌陀佛往生的。末後一段經文,是專門講「讀誦大乘」迴向往生的。這些不是專修淨土,修學其他法門,迴向求生淨土,也都能往生。由此可見淨土法門真實廣大!阿彌陀佛真是慈悲到極處,並沒有說,你念我,我來接引你;你不念我,我就不接引你。那阿彌陀佛的心量就太小,還有分別、還有執著。須知阿彌陀佛接引的對象是心地清淨的人,「心淨則土淨」。念《地藏經》念到心清淨,便歡迎你去,只要你肯去,就接引你往生。念《金剛經》念到心清淨,也一樣接引你往生,這才知道彌陀淨土廣大無邊。

所以要「專精行道」,要專不能雜。同時修兩個法門、三個法門,心思就亂,不能專精。無論修學那個法門,標準都是功夫成片,一心不亂。我們修地藏法門,念《地藏經》,念地藏王菩薩,念到功夫成片,念到一心不亂,這樣迴向才能往生。念阿彌陀佛,念《無量壽經》,也要念到這種功夫。如果達不到這種功夫,念阿彌陀佛,念《無量壽經》,還是不能往生。由此可知,往生的標準是功夫成片,一心不亂。這是非常重要的。

「專精行道」很重要,特別講「行道」這兩個字。剛才跟大家講的是「專精」。什麼是「行道」?「行」是日常生活。現在有許多學佛的同修,把學佛跟

生活看作兩樁事。這樣縱然能做到專精,但沒有行道。能不能往生?靠不住。因為臨命終時如果有一些來找麻煩的,心一亂就生障礙;沒有把功夫在日常生活裡鍛鍊。所以,佛在經論裡所說的理論、方法、境界,一定要應用在生活中、工作中、處世待人接物中,修清淨心、修平等心、修一心不亂。我對人一心不亂,對事一心不亂,對物也一心不亂,就是修持的功夫。所以,修行跟生活是一樁事,不是兩樁事,不可以分開的。生活就是念佛,就是修行。處世、待人、接物就是念佛,就是修行。這樣就行!要把經典的教訓應用在日常生活中,要切實做到。

我教同修們讀經,首先把經念熟。讀經這個階段最長不過五年,三年到五年的時間是學佛的第一個階段。這個階段讀經有兩個目標:第一、是以讀誦的方法成就三學,把妄想伏住。初學的人不念經就打妄想;念經,妄想自然不起現行。所以,用這個方法修習「煩惱無盡誓願斷」。第二、是熟記經文。全部經文都能記住,不必刻意思索,於日常生活中自自然然就能提起觀照作用。有了這個條件才能進入真修,要把經典裡的道理、教訓應用在日常生活中。對人、對事、對物,起心動念,佛在經上是怎樣教我的,我應該怎樣去做。若經文很熟,自然就想得起來;若不熟,臨時去查經本,這樣修行就很苦,就不容易。所以,經文一定要很熟。

第二個階段應當一心專念佛號,經典一天念一遍就夠了。念一遍是提醒自己,今天對人、對事、對物,起心動念,跟佛在經上講的教訓一樣不一樣?依照經典的標準改過自新。這是「行道」,這是真正做修正錯誤行為的功夫,非常重要!一定要認真,要努力去做。

## 心得開明第三十四(第四冊 - 263頁)

## 『受佛明誨。專精修學。如教奉行。不敢有疑。』

彌勒是我們這群聽眾的代表。彌勒所說的這幾句話是不是我們心裡的話; 我們是不是真的接受佛陀明白的教誨?真的懂得、明白了,從今以後『專精修學,如教奉行』。「專精修學」,就是我教大家讀誦《無量壽經》,至少在三年念滿三千遍。念熟之後,把經典裡的教訓完全在生活中做到,是「如教奉行」。 『不敢有疑』,真正斷疑生信,諸位就有福了。現在我們在此地聚會,將來在西方極樂世界也一塊兒聚會。

## 如貧得寶第三十七 (第四冊 - 524頁)

## 『受佛重誨。不敢違失。』

佛在此法會中的教誨,真是不厭其煩,一而再,再而三,唯恐我們疏忽大意,所以重重教誨。我們要記住,要感恩,要依教奉行。

「違」是違背;「失」是忘失。佛的教訓決定不能忘記,而且一定要遵守, 絕不違背。這樣自己才能得到真實的利益,才能幫助這個社會,達到社會安 定,世界和平。我們確實有責任,也確實有信心。

# 附錄三

# 第三單元(擔當淨宗學會會長/領導與自身修行及 求生西方淨土之關係)重點研習經文之相關講記

# 恭錄自<sup>上</sup>淨<sup>下</sup>空老法師講述 《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經講記》

**大教緣起第三**(第二冊 - 210至 214 頁)

『汝為哀愍利樂諸眾生故。能問如是微妙之義。汝今斯問。勝於供養一 天下阿羅漢。辟支佛。布施累劫。諸天人民。蜎飛蠕動之類。功德百千 萬倍。』

『汝為哀愍利樂諸眾生故』。「哀愍」就是憐憫的意思。眾生在六道輪迴太子! 六道輪迴之苦是真正覺悟的人才能體會得到。人生苦,三惡道更苦。人生短暫好比石火電光,像閃電一樣,一剎那就過去了,可是有幾個人在這一生中覺悟。真正覺悟,看清楚人生在世一無所得,什麼都得不到。你以為你所得到的,那真是迷惑顛倒,實在沒有一樣東西能得到,沒有一樣是真實的。《金剛經》上說得很好,「一切有為法,如夢幻泡影」。人生確確實實是夢幻泡影。《金剛人真正覺悟?實在講,這還不是真正可怕,可怕的是三途一地獄、餓鬼、畜生,其苦無比,時劫很長。墮落到三途很容易,出來不容易,佛在大小乘與裡說得很詳細。只有這部經教我們發願求生淨土,是真實的利益。其他一切經不是不好,而是我們一生做不到,一生修學不能成就。換句話說,即使非常認真,用功精進修學,也不過是人天兩道而已,沒有辦法超越輪迴。必須超越輪迴才是真正的利益,真實的功德。所以,阿難今天問一切眾生平等成佛的法門,那真是「利樂諸眾生故」。這個利樂跟其他經上講「利樂」,意思有淺深差別。這是真實的利益,是永恆的快樂,是究竟離苦得樂。

『能問如是微妙之意』,這真是慈悲之極,也是智慧到極處,不是真正的慈悲、真實的智慧,是問不出來的。這是讚歎能問。阿難尊者是以大智慧、大慈悲,憐憫一切眾生,來請示這個法門。

下面讚歎他問的功德:你今天這一問,『勝於供養一天下阿羅漢、辟支佛』。對上是供養,阿羅漢、辟支佛都是證果的聖人。佛在經上告訴我們,如果真正遇到辟支佛,你供養他一缽飯,能得多生多劫不貧窮的果報。經上說,迦葉尊者在無量劫之前,就曾經供養一位辟支佛,因此得到九十億劫不受貧窮的果報。這裡是假設的話,勝過供養多少阿羅漢、辟支佛?一天下!

「一天下」究竟是多少?佛在《華嚴》上告訴我們:一個單位世界是以須彌山為中心,須彌山的四方就叫「四天下」,一天下就是一方。一方太大太大!太陽系在須彌山的南方,所以叫南洲。這一方不只一個太陽系。黃念祖居士在《無量壽經》註解後面告訴我們:從前他以為佛經上講的大千世界大概是銀河系,單位世界大概是我們的太陽系;現在想想不對,單位世界比太陽系還要大,可能就是一個銀河系。銀河系如果是單位世界,那小千世界就有一千個銀河系;大千世界就有一百億個銀河系。這樣的大宇宙,今天的天文學家還有既印長居士的說法彷彿。阮印長也是個了不起的才子,他有一部書《造化通》在台灣流通。他看法也是這樣的,認為現在天文學家發現的黑洞,可能就是佛經上講的「須彌山」,是一個單位宇宙的中心。照這樣算法,南洲的星球就太多了。這麼多星球裡所有的眾生稱「一天下」,假使這些眾生都證得阿羅漢,都證辟支佛果,而你同時供養這麼多聖人,所得的福德真的沒法子計算。

以下說布施。布施是上對下說的。不只布施一天,是『布施累劫』。布施的對象是『諸天人民,蜎飛蠕動之類』。累劫布施六道眾生,諸位想想,這個福德多大!沒法子計算的。阿難今天發問的功德,超過供養一天下阿羅漢、辟支佛,超過布施累劫六道眾生,超過『百千萬倍』。這是「請法」,這一問,就問出這麼大的功德。如果不是釋迦牟尼佛為我們說明,我們怎麼想都想不到有這麼大的功德。

諸位同修特別注意這段經文,它的含義很深。我們今天讀誦經典,把這部經典介紹給別人,功德也跟阿難請法沒有兩樣。我們想修功德到那裡修?有什麼能力修功德?你看看這段經文就會了,這是世出世間第一福田。

## 『當來諸天人民。一切含靈。皆因汝問而得度脫故。』

功德之大的道理在此。「當來」就是將來。釋迦牟尼佛講這部經的時候起, 所有聽眾包括我們在內,都是『當來諸天人民』。『一切含靈』包括六道眾生。 一切眾生都因信、願、念佛,才能往生西方極樂世界不退成佛。這才是真正的 「度脫」。

# 受菩提記第四十四 (第四冊 - 716至 721 頁)

『諸善男子。及善女人。能於是法。若已求。現求。當求者。皆獲善利。』

「是法」指這一部經。『若已求』是現在已經得到。我們是屬於這一類的。 『現求』是現在渴望得到,還沒得到的。『當求者』是指未來的眾生。這是這個 法門在機緣上的三個階段。『皆獲善利』。只要有這個願心,也都能得善根利 益,或說為最善的利益。世出世間沒有比這個利益更善、更真實的。

### 『汝等應當安住無疑。』

佛在此處苦口婆心勸導我們,一心要安住在這部經典、這個法門上,必須 信心不逆,依教奉行。不可懷疑,否則損失就太大了。

#### 『種諸善本。應常修習。使無疑滯。不入一切種類珍寶成就牢獄。』

怎樣『種諸善本』?「老實念佛」就是種諸善本。「諸善」就是一切善。世出世間一切眾善的大根大本,就是這句名號。名號功德不可思議!我勸初學同修,第一個階段修學目標在建立信願,用讀經解義助成。對此經典讀誦理解,信願才能堅定,才能精進。信願堅定之後,接著就要認真實行。「行」就是「執持名號」。第二個階段修學目標在功夫得力,讀經不重要,早晚讀誦一遍即可,或者早晚各念半部,用意在提醒自己。現在要你一天念三遍、五遍、十遍,用意在熟記求解,堅定你的信、願。這樣三資糧才具足。

這個法門,佛在《觀無量壽佛經》中告訴我們,正、助雙修。執持名號是正行。助行是以「五德」作基礎,從五德的基礎上建立三福、六和、三學、六度、十大願王,所以我們的助行有五個科目。這五個科目就是教導我們,自己身體現在世間面對社會,面對廣大的群眾,要用什麼樣的心態,用什麼態度生活。依照這五大科目就行了,這是助行。正、助雙修,沒有一個不往生,萬修萬人去。這就是「種諸善本」。

『應常修習』。「修」是修正。我們見思言行有錯誤,與正、助的理論教誨不相應的,都要依教修正過來。「習」是習慣。要把經中的教誨變成自己的生活習慣,使我們起心動念都能與此五大科目相應,一切時、一切處皆不違背五科,我們的助行才圓滿。一句佛號二六時中不間斷,即正行圓滿。『使無疑滯』即不懷疑。「滯」是障礙、阻礙。其他的法門阻礙的緣很多,念佛法門障緣少。他的障緣不在外面,外面沒有力量能障礙;障緣在自己。自己若不障礙自己,別人障礙不了。

譬如念佛,有人討厭我念佛,我就在心裡念,不出聲,功夫還是不間斷,這就是外人障礙不了。這句佛號坐著念也行,走著念也行,站著念也行,躺在床上默念也行,多自在。所以,不像其他法門有一定的儀軌,就有障礙。譬如,坐禪一定要在禪堂,修行的方法一定要打坐,站著、走著就不行。念佛法門方便,行、住、坐、臥,一切時、一切處,即使在工作中,功夫都可以不間斷。所以,念佛是障礙最少的法門。

下句經文很重要,『不入一切種類』。「種類」指世出世間一切法。『珍寶成

就牢獄』。「牢獄」通指三界。三界之內有許多神通及奇怪的事,不要受它騙;要是受騙,就出不了三界。要曉得人間功名富貴、五欲六塵是牢獄。天上享天福,比我們人間福報大太多,壽命之長,享受自在,非常令人嚮往,令人羨慕。要覺悟,那是珍寶牢獄,福報享盡,還要墮落,不究竟、不圓滿。究竟圓滿一定要超越三界。天人的富貴,如何能比西方極樂世界?這個世間的大自在天王,富貴至極,比起西方極樂世界下下品往生的人,他們那種快樂自在就像是國王,而大自在天王就像乞丐一樣,不能相比,如此經十八品所說。

我們一定要把這些環境事實認識清楚,不要被世間名利欺騙。這非常重要,一定要覺悟,世間壽命短促,所有金銀財寶,擺在面前給你看看而已,不要以為是自己可以得到的。我們連「身」都得不到,何況「身外」之物。一定要覺悟,沒有一樣東西是自己的,什麼也得不到。一切諸法當體皆空,了不可得。諸法像流水一樣,流過我們面前。如果有智慧,有機緣用它來修福、積德,這是真聰明。若想把它取為己有,那就上當,就被欺騙了。所以,機會來的時候,當做善事,做好事,積功累德,則所修的福德,決不會失掉。有福的人不管在什麼艱難處所,還是有福報。聰明人要福德,不要財富。福德裡自然有財富,財富裡不一定有福德。聰明人決定不為世出世間一些法門欺騙。此句經文深義在此。

## 受菩提記第四十四(第四冊 - 721至 722頁)

### 『如是等類大威徳者。能生佛法廣大異門。』

『如是等類大威德者』指對此法門深解不疑者。也就是修學不懷疑,不夾雜,不間斷,這樣的人就是「大威德者」。

『能生佛法廣大異門』。「生」是生起。「廣大異門」就是特別法門,不是普通法門。特別法門就是指這一部經典,是佛法的廣大異門,即古德所講的「門餘大道」。八萬四千法門以外的特別法門,他能生得起來,這話意義很深。這一部經是釋迦牟尼佛所說的廣大異門,我們讀了之後,從心裡生起如是法門,這才「相應」。心裡生起這個法門,你讀這一部經就不是釋迦牟尼佛講的經。此經從那裡來?是從自性流露出來的真經。此經是從釋迦牟尼佛自性流露出來的,今天講的也是從我們自性流露出來的。本經是釋迦牟尼佛的經,還是自性真經?是一不是二。這是「能生」大義。

什麼人能生?不懷疑、不夾雜、不間斷,這個人的心行,不但與阿彌陀佛、釋迦牟尼佛,與十方三世一切諸佛皆心行相應,心行交融。就像燈光一樣,光光互照,彼此不分。入此境界,明白此事實相,我們聽古人講的話,才恍然大悟,「一念相應,一念佛;念念相應,念念佛」。你這就一念成佛,念念就是念念成佛。沒錯,沒有欺騙我們,這是事實。平常我們念這句話,體驗不

深,不知道是怎麼回事;讀這段經文,才真正明瞭這句話真正的義趣。

## 受菩提記第四十四(第四冊 - 724至 728頁)

『於此經典。書寫。供養。受持。讀誦。於須臾頃為他演說。勸令聽聞。不生憂惱。乃至畫夜思惟彼剎。及佛功德。於無上道。終不退轉。』

前段說明沒有聽到這部經,未能受持淨土法門的小行菩薩皆退心,皆迷失;依舊搞六道輪迴,甚至墮得更慘,落到三惡道中,真是比比皆是。此一段經文說善根、福德、因緣深厚的人,遇到這一部經典的狀況。

『於此經典』,遇到此經典生大歡喜心。『書寫』就是今天講的「流通」。從前流通經書靠手寫,因為經本都是手抄本。現代則以印刷術取代手抄。現在科技發達,更進步的可以輸入電腦,磁碟片不易損壞,可以永久保存。放在電腦裡,可以隨時複印出來,要多少就印多少,實在方便!經書、錄音帶、錄影帶皆是流通的工具,電腦的磁片、雷射激光碟也是流通的工具。現在流通法寶的方法工具多,比從前多得太多,像這些科技的工具,我們都應當採取。

『供養』是奉獻。別人不知道淨宗法門,我們介紹給他,奉送給他,這是供養。這種供養,比世間一切珍寶供養都尊貴。供養人黃金財寶,供養人田地房屋,他得到的受用很有限,不能了生死出三界。若將淨宗法寶供養他,他若能信解受持,必獲不可思議無量無邊大利益,他這一生即得永脫輪迴,念佛往生不退成佛。無量劫來沒有辦法脫離輪迴,這一生得到機會,是你奉獻給他的機會。我們應當將此無上法門供養一切眾生,修「普供養」,就是將此經典法門,普遍的推薦介紹給一切大眾。

『受持』是自己接受,依照這個法門修行。

『讀誦』有個人讀誦,有團體讀誦。個人讀誦訂在早晚課中。如果有時間,早晚讀誦一遍。念熟了,這一部經大概只需四十分鐘即可念一遍。如果沒有時間,或時間不夠,早課念上半部,晚課念下半部,也很好。再要沒有時間的話,早課念第六品,即是念四十八願;晚課念三十二至三十七品,這樣就很好。看自己的時間訂定課程,空下來的時間就念佛,有工作就做工作,工作放下,佛號就提起,這是「受持」。

團體讀誦是自利利他。我們此地的道場,我在此的時候,講經的時間多;我出國弘法時,此地的時間就可以改作共修。大家商量研究,是不是可以利用一個晚上,大家都來讀《無量壽經》,把這部經從頭到尾念一遍。敲著木魚,一個字一個字的念,慢慢帶領初學的同修,這樣念一遍大約一個半小時,不要念

得很快。念完經之後,念佛迴向,這樣非常好。團體在一起讀誦,效果之大,不可思議!將此功德迴向世界,祈求世界和平,祈求社會安定。在此時局動亂之中,消災免難,不但消除個人的災難,也消除台灣兩千萬同胞的共業。要有這樣的心願,來道場參加讀經迴向。

『演說』就是把這部經介紹給別人。能有機緣將這部經詳細講一遍,當然最好;沒有機會,沒有這麼多的時間,講幾句也很好。不一定要講完全,揀幾句來講也一樣,如《金剛經》上說「為人說四句偈」。『須臾頃』就是指時間短暫。很短的時間,為別人演說。『勸令聽聞』就是弘揚這部經典,勸別人。『不生憂惱』,這句話的含義是自己不懷疑、不後悔。那個人參禪,那個人學密,那個人有神通,那人放光;學這個法門,什麼也沒有,絕不後悔,信心清淨,願心堅定,沒有憂惱,沒有煩惱。

『乃至晝夜思惟彼剎』,這就是念佛。我們一天到晚只是想佛、拜佛、念佛,我們整個目標都集中在阿彌陀佛身上。『及佛功德』。本經所說的,阿彌陀佛從初發心、修行,直至他建立西方極樂世界,接引無量無邊的眾生,幫助他們成就,這是阿彌陀佛的功德。『於無上道』。「無上道」就是念佛往生不退成佛。此處講的無上道,我們決定不會退心,而且自己的信心,一天天增長,直到這一生中決定往生不退成佛。要有堅定的信念!

# 受菩提記第四十四(第四冊 - 730頁)

## 『應當專心信受。持誦。說行。』

因為上面所講的這些事實與利益,我們『應當專心信受』,受持,讀誦,要 為人演說,要認真實行,這樣才不辜負佛苦口婆心的教誨。

# 勤修堅持第四十六 (第四冊 - 765至 774頁)

#### 『應勤修行。隨順我教。』

『應勤修行,隨順我教』。自己要接受佛的教誨,依教奉行,也應當盡心盡力幫助一切眾生。

『當孝於佛。常念師恩。當令是法久住不滅。當堅持之。無得毀失。無得為妄。增減經法。』

這一段經文是佛具體囑咐我們,在佛滅度之後,後世的弟子除了自己修持

之外,應該怎樣幫助佛法長住世間,這是四眾弟子的責任。怎樣幫助佛法弘傳久遠,就要記住佛在此處的教訓。看看佛在此怎麼教我們的,有沒有看出來?不能疏忽,不能大意,不能馬虎看過去,就是兩個字,「孝」、「敬」。『當孝於佛,常念師恩』。如果把這兩句做到,護持正法,弘揚久遠,自自然然就做到。這是弘傳的根本法。一個孝親的人常常會念親恩,決不會使自己的親人蒙羞。《孝經》上講,我要是做一樁對不起人家的事,我的父母面子上沒有光彩。這不是以自身利害作標準,而是以父母的榮辱標準。

今天我們孝順於佛,一切以佛的光榮為標準。我們起心動念,一切造作, 對得起佛、對不起佛,要以此作標準。佛不在世,距我們遠了。我們今天接受 佛法,是祖師代代相傳,一代傳一代,對這些老師,應當要「常念師恩」。我們 能不能對得起老師?做一樁不可告人的事,我們就對不起佛,對不起老師。常 常有這標準存心,你在世間決定是好人,在佛法裡決定是善人;你自修一定成 就,利生決定真實。只有這樣的人,才能擔當下面的任務。

第一個任務是令佛法「久住不滅」。能令佛法久住要靠「守法」。若是不守規矩,佛法就不能永住。守法在佛門裡稱為「持戒」。佛給我們制定的基本法,決定不能違背。基本法有多少?出家、在家都是「五戒」。五戒是基本法,沙彌戒前面是五戒;比丘戒前面也是這五條;菩薩戒前面還是這五條。我對於近代的人不敢有過高的要求,因為我本身做不到。自己做不到,要求別人做到,人家不服。因此,我們把標準降到最低的限度,出家遵守沙彌十戒就好;在家能把五戒十善做到,就是世間的善男子、善女人。出家人能把沙彌律儀,十戒二十四門威儀都做到,決定能擔當護持正法久住不滅。

『當堅持之,無得毀失』。對於佛的教誠,一定要「堅持」,決定不能違犯。「毀失」就是違犯。『無得為妄,增減經法』,這兩句經文,我今天讀起來感受很深。我覺得佛這兩句話,特別是對王龍舒、彭際清、魏源、夏蓮居講的,當然還有類似的。會集經本,隨意增減經文,所以王龍舒、彭際清、魏源的本子,印光大師都有批評。他們雖然會集,卻不能流通,原因就是他們會集本的經文,把原譯本的字改了。改得好不好?改得是好。為什麼不能改?不可以開這個端。隨意改經,則經傳到後世就會變質,經法就消滅。讀者縱然有懷疑,可以加註在經文旁邊,原文決定不能更動。明知道它錯,也不能更動。古人讀書都有這樣謹嚴的習慣,使它的本來面目能傳達給後世。

夏蓮居居士會集的本子(我們現在念的經本),若將五種原譯本拿來對照,確實沒有改動一個字。印光大師沒有見到這本子,他要是見到這本子,也許就點頭讚歎:這個本子可以流通。所以,我讀到這兩句經文,就想到這些人自古以來會集經典,也讓我們將來在弘法利生時,特別注意不可以改動經文。弘揚正法,一定要按照規矩,不可以隨意。弘法要有弘法的目標,為了達到特定的目標,可以用非常的手段,這就是佛法裡講的「通權達變」。

我教同修們自己修行,一部經、一句佛號,決定不夾雜。我們幫助別人,「別人」可以分為兩大類:一大類是已經覺悟的人,他一心一意求生淨土。那就把我們自己修學的法門,毫無保留的告訴他。還有一類是不相信佛法的人。不相信佛法,就障礙佛法流通,就是阻礙世界和平,障礙社會安定。這問題嚴不嚴重!對這一類的人,我們要把佛法介紹給他,就不是跟修行人一樣的方法,要講他心目中所要求的。你想不想自己在這一生中獲得幸福快樂,想不想家庭美滿,社會和諧?這些都想,好!我就把佛法介紹給你。了生死出三界、念佛往生不退,這些不必說,因為你不接受,你不相信。

因此,我就想了一個方法,把佛法廣泛的介紹給全世界的知識分子。只要大家想法、看法接近,建立共識,世界就和平,我們每個人的日子都過沒有必怎麼辦?如果送《大藏經》給他,他回家就擺在書架上,充充場面,沒有。因此我就想,怎樣把《大藏經》濃縮成一小冊,他讀誦的興趣就生起來。若是百巨冊,誰都不想翻閱。要是將一百巨冊濃縮成一小本,節錄經至文的精華,凡是對現代人生活、事業、社會安全、家庭幸福的教訓,分門別類抄錄下來,彙編成一冊,全部《大藏經》就變成一本。這一本即是佛典格言,講了來,彙編成一冊,全部《大藏經》就後成一本。這一本即是佛典格言,講於社會確實有很大的貢獻,使大眾對佛法有新的認識,弘揚佛法的障礙消除,這是救度現代人的法門。下一代,也許他們的想法、需求跟這一代不一樣,沒是你資料在,再去採摘,圓滿的都在《大藏經》裡。不僅《大藏經》要這樣做,中國的古籍,像《四庫全書》,也應該這樣做。《四庫全書》一千五百冊,假如能濃縮成十五冊,我相信讀誦的人就很多。我們讀到這句經文,想到弘法利生責任的沉重,態度要謹嚴,方法要善巧。

『常念不絕。則得道捷。我法如是。作如是說。如來所行。亦應隨行。 種修福善。求生淨剎。』

這一小段經文即是全經的總結,也可以看作釋迦牟尼佛四十九年講經說法的總結。因此,其中意義非常深廣,我們要細心體會。

前面兩句,佛教導我們『常念不絕』。「不絕」就是不間斷。《楞嚴經》云「都攝六根,淨念相繼」,以及我們在講席中常常提醒同修「不懷疑、不夾雜、不間斷」的意義相同。我們在這一生中必定往生。既生淨土,即使是凡聖同居土下下品往生,也是一生圓滿成佛。「得道」就是成佛,成圓滿的佛果。「捷」是快捷。佛為我們宣說的無量法門中,那一個法門成佛最快?淨土法門成佛最快,可是得「老實念佛」。

末後兩句說絕了,真正要我們把所有一切疑惑都斷乾淨。『我法如是,作如是說』。世尊自己修行證果就是這樣,今天把他自己修證的法門為我們說出。不但釋迦牟尼佛修學證果如是,即使十方世界一切諸佛如來,從凡夫修成佛道也如是。善導大師說:「如來所以興出世,唯說彌陀本願海。」這部經典、這個法

門,是一切諸佛如來度眾生成佛道的第一法門。我們看這兩句也證實了,可以把自己的疑惑斷盡,應當盡形壽信受奉行,才是如來的第一弟子。

『如來所行,亦應隨行』。諸佛如來在這世間,或者應化在九法界,佛是存著什麼樣的心,我們要能體會,要能學習。佛怎樣處事、待人、接物,怎樣教化眾生,怎樣圓成佛道,都是我們應當學習的。究竟我們要到那裡學習?一切經論全是我們的學習處。一切經論浩如煙海,分量太多,我們無從下手。楞嚴會上,佛教我們一定要求「最初方便」。最初方便是什麼?楞嚴會上是以觀音、勢至作代表。觀音代表的是「禪觀」;大勢至代表的是「念佛」。禪,只能接引上上根人;念佛法門,則九法界眾生平等得度。這就是「最初方便」,尤其是念佛,真是方便到了極處,我們要認清楚,要努力學習。明白這道理,我們就曉得,世尊四十九年說的方便法門、綱領的法門,就是這一部經。依照這部經修行,就得方便,就足夠了。如果還有多餘的時間、精力,可以遍涉大乘經論。如果覺得時間不夠用,精力、精神都有限,來不及,則這一部經就行了。

『種修福善,求生淨剎』,這兩句非常重要。「淨剎」就是指西方極樂世界,要以此為目標。一定要曉得「種福」,一定要曉得「修善」。「種福」是在心田裡種。什麼樣的心?經題上說得很清楚,用「三心」種福,「清淨心、平等心、大慈悲心」。覺悟就是慈悲;迷惑就不慈悲。「修善」,當然就要斷一切惡,修一切善。善惡,本經就是最好的標準,尤其是三十二品至三十七品,佛教我們種福修善的標準,詳細的為我們說明。諸佛如來自行化他的能事,至此皆究竟圓滿。

# 福慧始聞第四十七 (第四冊 - 780至 784 頁)

『聞已受持及書寫。讀誦讚演并供養。如是一心求淨方。決定往生極樂 國。假使大火滿三千。乘佛威德悉能超。』

「聞已」是你聽到這部經。你能相信,能接受。「相信」是完全不懷疑。「受持」是完全接受。「持」是保持,念念都不離開佛的教誨。「依教奉行」,依此經典的標準,修正自己的思想、見解、言行,與經相應,才是佛的好弟子。

我們幫助別人,第一即是流通經典。現代不需要『書寫』,是大量印送經書。經書要印得精美,使不信的人看到經本也生歡喜心,也很珍惜、愛惜,助人的目標才達到。若印些普通的本子,人家沒瞧在眼裡,不重視,不生歡喜心。雖然成本高,數量少一點無妨,一定要印得精美,紙張、印刷、裝訂都要考究。經本是藝術,不能草率。我們以草率的心去做,已失於恭敬。這是教我們流通。現在不但有經本,還有錄音帶、錄影帶。我昨天跟同修們提出雷射磁碟片,今天就有同修來跟我說,他們樂意發心來做。我說:如果你們做,我有一句話說在先,我所講的、寫的,皆無版權;如果你們印上「版權所有,翻印

必究」,此事的因果就背大了;最好能印上「歡迎翻印,功德無量」。

誰的功德無量?你自己的功德無量。因為你幫助諸佛流通正法,沒有障礙正法,功德就無量。決不可印上「版權所有」。今天世界上許多國家都講智慧財產權;佛法沒有,佛法的智慧財產權是屬於一切眾生的。除此之外,天天要讀。「讀」是對著經本念。這是指早晚課誦要讀經。「誦」是背誦。不只是在早晚課誦,只要有時間,就將經文熟誦,常常回味,反省奉行。

『讚演』。「讚」是讚歎;「演」是演說。兩種都屬於弘揚,都是把這部經介紹給別人,推薦給別人,講解給別人聽。你講全部經或講當中一品都很好,甚至講其中一句、兩句,都屬於「讚演」。特別是演,演裡有讚;讚裡沒有演。演是要做到,即表演。怎麼表演?要把經義完全應用在生活中,生活就是一部活的《無量壽經》,把《無量壽經》做出來給大家看。像善財童子五十三參一樣,他與五十三位善知識一起表演,演的即是《大方廣佛華嚴經》,表演在日常參學生活之中。我們也要把《無量壽經》演變成自己的生活。「弘法」,除了講經之外,也可以把經文、偈頌譜成樂曲來演奏,獨奏也可以,交響樂也可以。不但可以把它編成歌來唱,也可以編成劇本在舞台上表演,編成電視劇在電視台上廣播,此皆是「讚演」。

『供養』是我們講這部經典,講這個法門,奉送給別人作為禮物。譬如,我們每天讀誦、念佛迴向。「迴向」就是供養。把我修學的功德,迴向給一切眾生,就是供養一切眾生。不為自己,念念都為一切眾生。我們眼前看不見的眾生,都這樣愛護,都這樣尊敬,都這樣念念不忘;則眼前所接觸的眾生,那有不愛護的道理,那有不尊重的道理。每天真誠的迴向,即是修菩薩行。如果眼前看這也不順眼,看那也不順眼,則迴向都是騙人的,不是真的。必須從自己起心動念、處事待人接物處改過自新,才是真修。最重要的是自己反省,要檢點自己是不是真修,這才重要。別人修不修,與我們畢竟不相干。

『如是』,像前面佛所說的。『一心求淨方』,一心一意專求西方極樂世界,就是一生只有一個方向,只有一個目標,只有一個願望。下文是佛給我們作證明,依教修行者,決定往生極樂國。從「唯曾於佛植眾善」下五句都能做到,就決定往生極樂國。

『假使大火滿三千』。「三千」是三千大千世界。假設萬一遇到大災難來了 怎麼辦?不要緊,『乘佛威德悉能超』。此時還是決定得生淨土,不必憂慮,在 大劫難的時候,佛會現身接引你。一定要有信心,要真正相信佛所說的,無論 遇到什麼災難,隨時皆可以往生。

這是佛為我們授記,真的給我們念佛人一顆定心丸,再也不懷疑。碰到什麼劫難,都不要慌張,都不要恐怖,一心念佛。這是佛在《無量壽經》第四十七品中說的,佛無妄語,接引定不失時。下兩偈是歎佛的智慧難聞。

# 附錄四

# 第四單元(如何扮演淨宗學會會長/領導達至圓滿) 重點研習經文之相關講記

# 恭錄自<sup>上</sup>淨<sup>下</sup>空老法師講述 《佛說大乘無量壽莊嚴清淨平等覺經講記》

**德遵普賢第二**(第二冊 - 57至161頁)

## 『咸共遵修普賢大士之德。』

這句經文說明與會的這些大眾,比丘眾、二乘眾、菩薩眾、出家、在家,沒有一個不是修『普賢大士之德』。普賢大士之德,建立在剛才講的五科中前四科的基礎上。沒有前四科,那來的普賢大士之德?尤其重要的是最前面二科:三福、六和,這是佛法修行的基礎,決定不能缺少的。好像蓋房子的地基,沒有地基,房子怎麼蓋得成功。愈是大房子,基礎須做得愈堅固、愈完善。三福、六和,非常重要!

「普賢大士之德」就是《華嚴經》講的「十大願王」,從「禮敬諸佛」到「普皆回向」。普賢行跟其他菩薩行有什麼不同,這是我們必須清楚的。普賢行的特色就是心量廣大,永遠無有疲厭,這是他的特色。因此,學佛的人首先要把自己的心量拓開,不要念念想自己,念念想我的家庭,念念想我的親戚朋友,這個念頭太小了,圈子太小了。普賢菩薩念念想盡虚空遍法界一切苦難眾生,沒有一位菩薩能比得上。盡虚空遍法界,一個眾生都不漏,所以普賢行是真正圓滿行。如果我們不了解這個意義,對於十大願王,便永遠不能理解。

第一、「禮敬諸佛」。「禮」是外表有禮貌,「敬」是內心真誠,內敬外禮。「諸佛」,若看到這個字樣,以為見到諸佛菩薩形象,恭恭敬敬頂禮三拜,這就是禮敬諸佛;要是這樣去會意,普賢菩薩都流眼淚,你把他的意思全搞錯了。「禮敬諸佛」到底怎麼講法?《華嚴經》上說得很好,一切眾生本來成佛,這是把禮敬的對象說出來了。諸佛是誰?一切眾生即是!我們對佛怎樣的恭敬,對一切眾生也要同等的恭敬,這才是禮敬諸佛。

我們今天與人寫信,後面具名合十,都不肯頂禮,這就是沒有修普賢行。或者以為他不如我,我怎麼可以給他頂禮。他怎麼不如你,他是佛!你見到阿彌陀佛頂不頂禮?他跟釋迦牟尼佛、阿彌陀佛沒兩樣。你還有分別執著,你的心量還很窄小,不是修普賢行的。我們今天自己要修,要教人修,不管給什麼人寫信,真的要頂禮。現代人最缺乏的就是恭敬心,對人、對事、對物毫無敬

意。「誠敬」是性德,要怎麼幫助他們,把性德開顯出來,從自己做起,做一個樣子給他看。他對我合十,我對他頂禮。我對他頂禮,他也不能不頂禮,希望從這裡去修禮敬諸佛。

「諸佛」不但指有情眾生,大經上常說「一切眾生皆有佛性」,是講有情眾生;「無情眾生有法性」,法性跟佛性是同一個性,無二無別。因此,不但對於一切人要禮敬,在《華嚴經》上,善財童子給我們做了一個榜樣。五十三參裡,五十三位善友,有出家的、有在家的。五十三位菩薩所示現的,出家的有五個人,其餘都是在家的。有男女老少、各行各業,有善人、有惡人,有修正法的、有修外道的,還有邪道的,善財童子皆平等的恭敬。他是惡人,他做壞事,但他的佛性沒有善惡,從佛性上去看是平等的。不但對人要禮敬,對物也要禮敬。物有法性。對物怎麼禮敬?擺得整整齊齊,保持得乾乾淨淨,就是「禮敬」。並不是每天對桌椅、板凳磕頭,那就錯了。可見禮敬的真誠心一樣,但方式不一樣。今天一般人見面禮敬,只是點頭,點點頭就是行禮。他對我們點頭,我們對他鞠躬,喚起他的恭敬心,希望他能在這個地方覺悟,這就是菩薩行,就是存度眾生的念頭。

禮要隨俗,不是要我們對佛禮拜,對每一個人都趴在地上磕頭,人家看到你,認為是神經病。內在恭敬心不變,外表則隨順世俗,可是要真正做到。當人家對我們點頭,我們鞠躬,最好是九十度的鞠躬。日本人做到了,日本人這點比我們強。對事要恭敬,事沒有形象,怎麼恭敬?認真負責,盡心盡力,把事情做好,就是對事的恭敬。所以,「禮敬諸佛」包括對一切有情眾生,對一切無情眾生,對一切事理,範圍廣大無盡。敬是性德,唯有「性德」才能開發自性。我們常講「明心見性」,是要這樣修法。這是普賢十願的第一願。

『咸共遵修普賢大士之德』是讚歎與會的菩薩們,同時讚歎西方極樂世界所有的菩薩,都修學普賢菩薩十大願王。從這句經文我們就能體會到,西方世界乃是普賢菩薩的法界。凡是發心求生西方極樂世界,對於普賢菩薩行願的修學一定要明瞭,要認真的學習。普賢十願詳細的記載,在《華嚴經》清涼大師《疏鈔》之中。

第二、「稱讚如來」。「諸佛」與「如來」有沒有差別?如果沒有差別,前面是禮敬諸佛,第二句應該是稱讚諸佛,為什麼不用諸佛,換成如來?換了名稱,含義就很深。因為「諸佛」是從「形象」上說的;「如來」是從「本性」上說的。《金剛經》就是一個很好的例子,《金剛經》有時說諸佛,有時說如來。凡是說諸佛都從「相」上講,凡是稱如來都是從「性」上講的,本經與一切大乘經都不例外。由此可知,在「形象」上我們要平等的恭敬,決定沒有分別、執著,但是在「性德」開顯上確實有迷、有悟。因此,「稱讚」與「禮敬」就有差別。

在五十三參裡很明顯的看出來,與性德相應的,普賢菩薩就稱讚;與性德

不相應的,普賢菩薩便禮敬而不讚歎。這是我們要注意學習的。禮敬必須要教一切眾生平等的修學。眾生心行,有善、有惡,善行值得我們讚歎,惡行就不能讚歎。在五十三參裡有三位善友代表惡行:「勝熱婆羅門」代表愚癡;「甘露火王」代表瞋恚;「筏蘇蜜多女」代表淫欲,淫是屬於貪。這三個人代表貪、瞋、癡三毒煩惱。善財童子去參訪他們,有禮敬沒有讚歎。五十三位善知識,其他的都有讚歎,唯獨對這三個人沒有讚歎。這就說明,為什麼讚歎用「如來」,不用「諸佛」。

「善」要與「真性」相應,才值得讚歎。如果與心性不相應,與大乘佛法不相應,都不能讚歎。舉例來說,現在台灣的佛教,做慈善救濟事業很多、很廣泛,我在講經裡從來沒有加以讚歎過。它是善法,為什麼不讚歎?因為它是世間善法,不是大乘善法。如果我們對世間善法讚歎,換句話說,肯定這些就是佛法,會讓人誤解,以為這就是佛法,那就大錯特錯。譬如一所學校,學校的事業是教學,教學有成就,值得我們讚歎。如果學校偶爾做一次社會救濟的慈善事業,也值得我們讚歎。如果把學業都荒廢了,老師不教書,學生不念書,天天去做慈善事業;你想想看,要不要讚歎?把自己本分事業捨棄掉,這個不能讚歎。因此,讚歎一定要與性德相應,與他的本分相應。佛法的本分是如來家業,是弘法利生,協助一切眾生破迷開悟。

以往寺院庵堂都是佛陀的教育機構。我們在大經上讀到,佛寺每天做的事業是二時講經,二時修行。二時是印度的算法。印度人把一畫夜分為六時,所以一時等於我們現在四小時,二時就是八小時。寺院庵堂以往每天講經八小時,修行八小時。雖然修行方式很多,但是歸納起來不外乎兩大類:一是參禪;一是念佛。念佛的人每天在念佛堂念八個鐘點佛,在講堂聽八個鐘點經,還有八個小時已經很累了,休息一下,沒有時間打妄想。所以,佛教的道場是寺院,而寺院是一所教學的機構,跟廟宇不一樣。「廟」是祭祀鬼神的,是跟鬼神打交道的場所;「佛寺」是教化眾生的機構。我們必須把它認識清楚。捨棄了修學、捨棄了教學,去做社會福利慈善事業,是一樁好事,但是忘了「本」,所以不能讚歎。如果讚歎,會造成社會大眾對佛教錯誤的看法,認為那就是真正的佛教,反而誤導大眾。

稱讚是相當不容易的,比禮敬還難修,禮敬容易修。「貢高我慢」是每個人都有的,不知不覺就現行,這是無始劫來的俱生煩惱,一定要把它斷除。「禮敬」就是折服傲慢,學謙虛、學恭敬。無論在言語,在起心動念,在行為上,要認真的修學。但是「稱讚」一定要有智慧,有智慧才能辨別邪正,辨別是非。是正法、是善法,我們要讚歎;如果有偏、有邪,我們就不能讚歎。

第三、「廣修供養」。布施供養在今天這個世界,台灣可能排名第一,所以 台灣有福報。台灣的財富,確實是世界第一,未嘗不是布施供養所修得的果 報。我在講席中常說,「發財是福」,你得了福報,要怎樣去運用,那是智慧。 台灣同修有福,有錢不曉得怎麼花法,就是沒有智慧。沒有智慧,錢財就用得 不恰當,沒有把財富發揮到高度的效果,這是很可惜的。所以,有錢是福;用錢是智慧。唯有真正的智慧,才能把財富發揮到最高的效果,也就是「普利人天」,使一切大眾都能得到真實的利益,像本經所說「惠以眾生真實之利」。真實的利益是什麼?是了生死,出三界。一定要求生淨土,才是真實的利益。出不了三界,不生淨土,不是真實的利益。不生淨土,必定會退轉,必定有隔陰之迷,這樣的利益就不圓滿、不究竟,就不是真實的利益。我們以這個標準來觀察一切法,就能生智慧,就不會錯。

現前在台灣,從外表上看,佛教非常興盛,也是世界第一;可是若從實質上看,則問題重重,很令人擔憂。擔憂什麼?佛教沒有繼起的人才。「人能弘道,非道弘人」。經典的流通在今天已不是問題,典籍完備,卻沒有人才。也許諸位聽了不盡同意,目前在台灣,年輕的法師、大德到處講經說法,很熱鬧,怎麼會沒有人才?這裡有一個標準,就是黃念祖居士常說的,也是古大德常說的「說通者有,宗通者無」。「說通」就是會講,能言善道的人很多;「宗通」是真正修行開悟證果的人,沒有宗通的人不能興教。真正能興教的,就如過去的祖師、大德,是「宗說兼通」,不但能說,並且確確實實入了境界,真正有修行的功夫。現在這種人,我們看不到了。

為什麼這個時代宗通者沒有了?今天南部有幾位同修來訪問我,提出這個問題。我告訴他們,障礙在人心、在社會。自心裡的貪、瞋、癡、慢不能斷除;環境的誘惑,名、聞、利、養,財、色、名、食、睡,幾個人能不動心?這就難了!真正做到內斷煩惱,外不被環境誘惑,這才是大乘的入門。沒什麼了不起的功夫,入門而已。內裡煩惱不斷,外面看到誘惑會動心,總是還在門外,沒進去,怎麼能興教。一個辦教育的人在學校大門外辦,沒進校門,這教育怎能辦得成功!難在此地。真正肯發心,依照四弘誓願的順序,先斷煩惱再學法門,這樣才能成就。

從這個標準看,我們這一代沒有人才,沒有真正肯發心的人。最初發的心不錯,初發心出家,成佛都有餘;過個半年、一年就退轉了,被誘惑了,倒退了。掉在名聞利養的深坑裡,無惡不作,不但不能興教,實際上是在做滅教的工作。從這個標準來觀察,佛教還是前途茫茫,值得我們憂心忡忡。因此,黃念祖居士對我們有深切期望,希望台灣能有幾位真正的大德出現,續佛慧命,普度眾生。

修供養,第一殊勝的福田,就是培養人才。人才不是沒有,我在過去講經中常常說,多少年輕出家人,確實有大願大心來度眾生,結果完全被信徒害了。信徒自己還以為做了多少好事,做了多少功德。我給你買個房子,建個道場,他本來出家了,現在又把他拉回家去了。蓋個房子送給他,他有了所有權狀,就又回家去了。信徒自己還以為做了很大的功德,殊不知,這位法師掉在名聞利養裡。如果沒有人供養他,吃飯都成問題,他就拚命念佛趕緊求生西方,知道世間太苦,沒什麼指望,道心就生起來了。信徒多了,錢財也多了,

要什麼有什麼,認為這世界不錯,極樂世界未必可靠,沒有此地好,道心就沒有了。所以,這些年輕人是誰害了他?信徒害了他。把出家人當作戲子來玩,像捧戲子一樣,這個罪業深重。所以,「廣修供養」要有高度的智慧,沒有智慧,花了錢造罪業。建道場、供養法師,都在造罪業。這道場是佛道還是魔道,要分清楚。魔也有道場,妖魔鬼怪都有道場。道場修的是佛道、是菩薩道、還是餓鬼道?這都是道,都是修道,一定要辨別清楚。這麼多年來,在講席中,我沒有勸人建道場,也沒有勸人供養法師。我教大家的是印經、放生、救濟貧苦,這三項布施供養沒有大過失,可以避免造業。不可以不留意。

「廣修」,「廣」是廣大心,以清淨心、平等心來修供養。因為這是普賢行,不是布施,是「供養」,應以最虔誠、最恭敬的心來修。在普賢菩薩心目中,一切眾生本來是佛,本經說「一切眾生平等成佛」。因此,只有供養,沒有布施。我說的這個原則,是一個簡單的標準。《了凡四訓》說得很詳細,濟窮有真善有假善、有偏有圓、有大有小,沒有智慧,怎能辨別?今天出錢出力做一樁事,這樁事情究竟是善、是惡,不看眼前,要看它的後果。布施、供養不簡單,正法如果沒有人布施、供養,便不能推展,不能發揚光大。

說實在的,寺院的功能已經過去了,那是農業時代的教學方式,不適合今天這個時代。我們要認識清楚,今天這個時代,教學的方式要從廣播、電視著眼,集合四眾弟子的力量。目前在台灣還沒有開放民營的電視台,如果有一天開放了,佛教徒自己建一個電視台,建立一個廣播網,那就是現代化的道場。我們請法師、居士大德天天講經,你們也不必到此地聽,在家裡打開電視機就可以聽經了。佛教的電視台可以二十四小時都講經,喜歡聽什麼經,轉到那個頻道就聽得到。這是現代道場的形式,跟從前不一樣。現在寺院建那麼大,花那麼多錢,我看了,真冤枉!

佛法終極的目標,是要教一切眾生「破迷開悟」。如何能達到這個目標?就得普及佛陀的教育。佛教的道場,第一個是電視廣播。其次是建彌陀村,年老退休之後認真修行,辦了生死出三界、往生淨土的大事,有個共修的道場是必要的。再其次,就是辦學院培養人才。佛學院不要大,佛法教育跟世間教育不相同,小型的研究班,學生十幾人即可,二十人以上都嫌太多了,老師照顧不了。不妨多辦幾所,佛教宗派很多,每一宗建立一個就夠了。每一宗能出三、五個真正「宗說兼備」的大德,佛教就能興旺起來。大家常說現代化,佛教也得現代化。蓋寺院那是過去的事,現代化的寺院還蓋成宮殿式的,怎麼能稱為現代化?宮殿式是從前帝王時代的,明清以前的。說到供養,我們一定要有正確的認識,向這個方向去努力,供養才有價值。

第四、「懺悔業障」。前面三條都是修福,佛法確實重視修福,福慧雙修。 學佛不能沒有福報。禮敬、稱讚、供養都是修福。有福還得有慧;如果沒有 慧,享福會造業。沒有福報的人,造業造得小;有福報的人,造業造得大,造 得深,造得廣。要想修慧,首先要把業障懺除。無論在中國、外國,凡是學佛 的同修,常常掛在嘴上說「我業障很重」,沒有一個不想消業障。業障怎麼消? 沒談消業障之前,要先問一問,什麼是業障。業障是什麼都沒有搞清楚,怎麼 能消得了。好像我們去抓賊,得先曉得那個是賊,才可以抓到。不認識,不曉 得,到那裡去抓?一輩子也找不到。

若想消除業障,首先要認識什麼是業障。「障」是障礙。那些是障礙?沒有智慧,沒有福德,生活不自在,這都是障礙。你這一想,障礙可多!為什麼會有障礙?有業。業是造作,起心動念、言語造作皆是「業」。業把你本性裡的智慧、德能、才藝都障礙住了,這是「業障」。心裡想消業障,還是天天造業,那能消得了業障!業障反而天天增長。諸位要真正認識清楚什麼是業障,把業障找出來,然後消除它。從那裡做起?我從今天起不造業了,業障才有消除的指望。

首先斷一切惡,其次,也不能執著一切善,善惡兩邊都不著,業障才能消除。若是造惡,將來墮三惡道;要是修善,來生生三善道,都不能出輪迴。要想超越六道輪迴,淨宗教我們修「淨業」。淨業不是惡業,也不是善業。修淨業,六道裡找不到果報,三惡道裡沒有,三善道也沒有。今天念這句「阿彌陀佛」,果報在西方極樂世界,不但娑婆世界沒有,他方世界也沒有。這是修淨業。

諸位聽了這話之後,千萬不要誤會。惡不可作,善如何能不修?大家還得要行善,因為萬一不能往生,還有三善道可以去。如果善也不作,往生不成的話,在六道裡就很糟糕,問題很嚴重。「斷一切惡,修一切善,老實念佛」。要認真念佛,把所修的一切善法,全都迴向求生西方,不要心裡想著有善的果報,這就好了。應當把善業都轉成淨業,善有善的果報,這個果報我不要,給一切眾生去享,我要求生西方極樂世界。這是把我們的業障搞清楚。

再說「懺悔」,是梵語「懺摩」音譯過來的,我們中國有「悔過」之意。懺悔的真實義是「後不再造」。自己有過失,能把過失在大眾中發露懺悔,不要把過失藏在心裡。大眾知道你的過失了,當然免不了要責備你,責備就是果報,就報掉了。如果藏著沒報掉,愈藏愈多,愈積愈厚,以後麻煩大了,惡報必在來生。所以,做好事不必要讓人知道,人家知道了,讚歎幾句也報掉了。途果敢就可想而知。因此,聰明人反過來,造的惡希望大家都知道,做的善沒人曉得。善愈積愈厚,惡隨做隨報,這才真正有智慧。懺悔著重在不二過。知此,聽明人反過來,這是懺悔。絕對不是常常念著自己的過失。過去造什麼罪,每念一遍,阿賴耶識裡又落罪過印象,不但罪業消不了反而天天再加重。雖然身口沒有造,意在造,這便是煩惱。真正的懺悔是要得定,要開慧。智慧開了之後,轉識成智,轉煩惱成菩提,才是真實的懺悔。

佛在一切大乘經裡為我們講得很清楚,無論事相、理論,在淨宗修學,尤

其方便的就是一句佛號。一句佛號是大懺悔法門,但很少人知道。這句佛號念到事一心不亂,就得「念佛三昧」,一切罪業種子都不起現行,這是「事懺」。念到理一心不亂,「破一品無明,見一分真性」,是「理懺」。把無始劫以來的罪業種子,都轉變成無量的菩提種子,唯識家說的「轉識成智」,這是真正懺悔。所以,念佛人的功德實在不可思議,只要你肯真正老實念,普賢十大願王條條具足,都在一句佛號裡。我們今天對人禮敬,合掌恭敬向人家一鞠躬,佛門叫「問訊」。念「阿彌陀佛」,這是最禮敬。見到一切人、一切物,都是阿彌陀佛的化身,真的就是阿彌陀佛。你滿眼見到一切境界都是阿彌陀佛,你已經成阿彌陀佛。念佛法門修學之殊勝,確實不是其他法門能相比的。以上是懺悔業一願就是要斷無盡的煩惱。

第五、「隨喜功德」。一切眾生無始劫以來都有嫉妒。嫉妒、傲慢不但在世間法是嚴重的障礙,在菩提道中障礙更大。不但你的道業不能成就,對於佛法研究、理解也有障礙。普賢此願特別對治這一類的煩惱,教導我們隨喜,見到別人的好處如同自己的好處,絕對沒有一絲毫的嫉妒心。上品的隨喜,是盡心盡力的幫助別人,成人之美。中品的隨喜,是不能盡到全部的力量,也能盡到少分的力量。下品的隨喜,是雖然自己沒有力量,但能歡喜讚歎,都是屬於隨喜。隨喜的對象是「功德」,沒有說善法。善法不見得是功德,功德不是福德,這一點要搞清楚。

「功」是「功夫」,具體而言,功夫是「戒、定」。「德」是「定、慧」。因 戒生定,所以戒是功,定是德。因定開慧,定是功,慧是德。這是「功德」。功 德不離三學;離開三學就沒有功德。持戒若不能得定,持戒即成福德,不是功 德。持戒若得定,戒有功,定是德。因此,真正修學的人是修自己,不是修別 人。如果常常看到別人的過失,充其量是有點福德,功德就沒有了。

六祖在《壇經》裡說得很好,「若真修道人,不見他人過」。為什麼不見他人過?見他人過就是自己的過。自己又起分別,又起執著,又打妄想,定沒有了。你的心清淨,心是定的,那裡有分別、妄想、執著。自己戒持得很好,看到這個人破戒,那個人不持戒,妄起分別執著;持戒只是修福,得不到定,一接觸外面境界,定沒有了。這是真正修行人不可不知道的。所以,菩提道上只有自己一個人是凡夫,是學生;除我之外,一切人、一切物、一切事,都是諸佛菩薩,我都要恭敬、稱讚、供養,成就自己的戒、定、慧三學,這是真修。常常看到別人不是,那就是自己沒有認真修學。

我常遇到一些同修來說張家長、李家短,這個人怎樣,那個人不是。我聽了半天,就問他,「你怎麼知道的?」我問他這話,他不懂。他告訴我,「我看到的,我聽別人說的。」我問的意思不是指這些,他沒有回光返照,一回光返照,就知道自己打妄想、分別、執著,這就錯了。別人的事情管他幹什麼,要管的是如何在一切境界裡,離一切妄想、分別、執著,離念離相恢復自性清

淨,這個重要。這是真正修行人。一天到晚找別人的過失,如果這也算是修行,即是修三惡道行,不是佛道、菩薩道;是修餓鬼、地獄、畜生道,將來定要生這些地方去。所以,諸位要很冷靜的去觀察,世間事冥冥中都註定了,世間有冤枉人嗎?沒有。戰爭裡有冤枉戰死的人嗎?沒有,是命中註定的!

從前朱鏡宙老居士給我講個故事,他是蘇州人,一九三二年,他是銀行的經理。他有一個朋友,大陸上叫「走陰差」的,職位不高,是傳遞公文的,每天晚上到陰曹地府上班傳送公文。有一天,上海(在我們人世間,上海是特別市;在鬼道裡,上海是一個小小的縣,歸蘇州城隍管。蘇州城隍稱都城隍,好比是省長一樣)有一批公文送到省裡來,也就是送到蘇州城隍廟。這一批公文是翻開偷偷看了一批公文送到省裡來,也就是送到蘇州城隍廟。這一批公文是翻開偷偷看了一下。看了之後,大惑不解,怎麼名字都是五個字、六個字的沒有。到第二天跟朱老居士在一起吃飯聊天,他就說出這件事,大家聽了都不懂。大約三個月之後,日本人在上海發動一二八事變」應該在上海戰爭中死亡的日本兵名冊,已在三個月之前就送到都城隍了。他們才曉得,連戰爭中那個該死,那個不該死,三個月之前,名冊都送進去了。朱老跟我講,真的是「一飲一啄,莫非前定」,在劫逃不掉;不在劫,炸彈掉在身邊也沒事。

諸位再細讀《了凡四訓》,對這件事情的看法,就更踏實,確實如此。事實 真相明瞭了,我們自己一生的幸福、前途、命運,都掌握在自己的手上。依照 雲谷大師的開示去做,自己可以改造命運,轉變命運。確實是「佛氏門中,有 求必應」,沒有求不到的。如理如法的求,沒有一樣求不到。與理論方法相違背 的求,那是妄求,造業!

「功德」兩個字要認識清楚。我們對於功德要隨喜,要發心成人之美,不可成人之惡。所謂好事情,是利益眾生,不是利益個人,不是利益一家。不但利益現前的眾生,還利益後代的眾生,都要隨喜,這個功德利益就大了。

第六、「請轉法輪」。佛法是「師道」。師道古今沒有例外的,都是「只聞來學,未聞往教」。為什麼要這樣求老師?「道」必須從恭敬中求。印祖當初答覆學人,就講得很清楚。有人向他請教,學佛有沒有祕訣,能教我們真正得到利益;他說有,然後說出「誠、敬」二字。至誠、恭敬,「一分誠敬,得一分利益;十分誠敬,得十分利益」。所以,誠敬是學道的祕訣,沒有誠敬心,絕對得不到。所以,老師要求學生至誠、恭敬,不是為自己,是為學生。因為不具備這項條件,你學不到東西。你肯來學,表示你有誠敬心。若老師到家裡去教你,誠敬心沒有了,對老師的態度必然輕慢;再好的老師、再慈悲的老師也沒法子教你。師道本來如是。

「轉法輪」就是講經說法,必須要「禮請」。可是一些沒有接觸佛法的人,

或者對於佛法未能真正明瞭的人,他不會請法。四眾弟子對佛法稍稍有一點認識,應當代一切眾生向諸佛菩薩、善知識請法,這是無量功德。正如同阿難尊者在本經的啟請一樣。阿難尊者請佛說此經,你看佛對他的讚歎(在本經第四品)。所以,請轉法輪的功德不可思議!我們不會講經,禮請法師來講經,一切聽眾聽法師講經所得的功德利益,都是請講經的人成就的。因此,請法的人功德利益是不可思議的。沒有人啟請講經說法,佛法就不能流通,所以一切經典裡都有請法的,所謂「當機眾」。

第七、「請佛住世」。請佛講經功德很大,但有幾個人能聽一次經,或聽一部經就開悟證果了?佛在世的時代有。在經典裡常常看到,一部經還沒講完,甚至只講了一半,聽眾中就有開悟,就有證果的,但是不多。佛滅度之後,我們沒聽說過,有幾個人是聽一次經就開悟證果?在中國歷史上大概只有一位一惠能法師。他只聽一次,一部《金剛經》沒講完,講了三分之一,他就開悟證果。因此,絕大多數的人要天天聽,天天修,長時間的熏習,才有成就的希望。因此,不但請法師講經,還要請他常住在此地,我們才有希望成就。

佛現在不在世間,去我們久遠了;菩薩、羅漢,肉眼凡夫也不認識。若遇到真正的善知識,有修有學,我們要發願親近他,要發心把他留住,住在這世間,住在這道場,這樣才能利益一方的眾生。當然這要看緣分,「緣」就是「機會」。我們可以製造機會,把握機會,也是無量的功德。這就是為什麼要請佛住世的道理。

諸佛菩薩,及一切真正的善知識,住在這世間只有一樁事——教化眾生。如果我們都願意接受他的教化,他當然就住世。如果我們不願意接受他的教化,或者聽他講經說法,表面上很歡喜,實際上不照做,善知識如果看出來了,自然覺得此地沒有常住的必要。由此可知,我們憑什麼把善知識留下讓他不走,絕對不是造很好的房子讓他住,辦很好的齋菜來供養他。真正善知識,名聞利養不動心,粗茶淡飯不厭棄,只要有個小地方遮風避雨就滿足了。問題是有沒有人真正跟他學習。真正跟他學習的人,只要有兩個、三個,他就決定不會走。

自古以來,高僧大德真正的傳人都不多,有一個真正傳人,他就不會走。就好像父母培養小孩一樣,他一定要好好的把兒女栽培長大,使他自己能獨立成人。一個兒女都沒有,就可以自在的天天去遊山玩水。沒事情,可以到處去旅遊,諸佛菩薩、一切善友也不例外。真正的傳人實在太難得,是可遇不可求。這是「請佛住世」必須要認識,要具備的一些條件。

普賢行願只有七條,從「禮敬諸佛」到「請佛住世」,這是普賢菩薩的行願。後面三願都是屬於迴向:迴向菩提、迴向眾生、迴向實際。

第八、「常隨佛學」是「迴向菩提」。學佛要有一個榜樣,照著這個樣子來

學就容易成就,最好的榜樣就是佛。佛有很多,一切諸佛中,阿彌陀佛第一,我們能跟阿彌陀佛學,那還有什麼話說!阿彌陀佛在西方極樂世界,又不在我們眼前,我們怎麼跟他學?須知這部《無量壽經》就是阿彌陀佛。依照這部經典的理論方法,改正我們自己錯誤的想法、看法、作法,使我們的想法、看法、作法與經典所說的完全相應,就是學「阿彌陀佛」。完全相應,絲毫違背都沒有,你就成了阿彌陀佛,那有不往生的道理!所以此地講「常隨佛學」,肯定「佛」就是指「阿彌陀佛」。換句話說,就是這部《無量壽經》,我們一生必須依從,起心動念、所作所為都不能與經典教訓違背,這才是「學佛」,這就是「迴向菩提」。

第九、「恆順眾生」是「迴向眾生」。中國人特別強調孝道,孝以「順」為 依歸。大乘佛法,特別是大乘《戒經》裡講「以孝為本」。「孝順一切眾生」,這 才是「恆順」的真實義。所以,要有高度的智慧,要有甚深的定力,於一切眾 生都能忍,在「忍」裡成就自己真實的定慧。如果今天看這個也不是,看那個 不順眼,就是不能順,不能忍。由此可知,「恆順」是功,成就「定慧」是德。 可見這一願非常重要。眾生機緣成熟,我們要幫助他圓成佛道。我們那有這麼 大的能力幫助他圓滿成佛?有!勸他「念佛求生淨土」,就是幫助他圓成佛道, 但必須是根熟的眾生。什麼是根熟?「能信、能願、肯念佛、肯求生淨土」,這 個人就是根熟。根沒有熟的眾生,要幫助他成熟,就是以此法門勸導他,影響 他,希望他能接受。要盡心盡力去做。沒有善根的人,要幫助他種善根。用菩 提心對待一切眾生,這才叫真正恆順。沒有善根的人,怎樣幫助他種善根?譬 如我們印這麼多佛像,印這麼多「阿彌陀佛」名號的貼紙,就是幫助一切眾生 種善根的。佛號音聲,「一歷耳根,永為道種」。現在過年了,家裡要貼紅對 聯,念佛人就貼「阿彌陀佛」,大門口是「阿彌陀佛」;房門也是「阿彌陀佛」, 走到你家裡,四面看看都是「阿彌陀佛」,這阿彌陀佛的種子印在阿賴耶識裡, 印得多深!

我們印的貼紙,有些人只拿一張,一張貼在那裡,很多人都沒見到;至少要拿十張二十張到處貼。阿彌陀佛的佛像大張小張的,不管你走到那個方向,都看得到,都接觸得到,為他種善根。這是真正的「恆順眾生」。等他有興趣了,我們再贈送他經典、錄音帶,這是有善根的人。對於善根成熟的人,就勸他來聽經,勸他參加我們的共修。真正發願求生西方,那是善根成熟的人。三種不同程度的人,有三種不同的方法來幫助他。

第十、「普皆迴向」是「迴向實際」。實際是指真如本性,真如本性普遍十方,盡虚空遍法界,無有窮盡,而為諸法之理體。我們修學要求的,就是這一樁事。唯有普賢行願才能達得到「明心見性,見性成佛」。普賢菩薩心量之廣大,橫遍十方,豎窮三際,是沒有人能比的。我們須從這裡去學習。這十願就是普賢菩薩修行的綱領。

普賢菩薩的行門無量無邊,包括世出世間一切法,把它歸納起來不外乎這

十大綱領。這十大綱領每一條展開來,都是無量無邊的法門。以這個原則來看,所有一切法門都變成了「普賢行」。在我們一念之間,把我們的生活、行持、思想、言語、工作全都變成普賢行。佛法沒有離開生活,沒有離開處世、待人、接物。會歸到念佛的人來說,這句「阿彌陀佛」就具足了「十大願王」。一句名號既然具足十大願王,我們前面講的修行五大綱領,當然都包括。三福、六和、三學、六度、十大願王,一句「阿彌陀佛」圓滿具足,這是「彌陀行」,這是「普賢大士之德」。

# 『具足無量行願。安住一切功德法中。遊步十方。行權方便。入佛法 藏。究竟彼岸。』

前面簡介普賢大士之德,雖然講的是「修德」,實在是講全性起修,全修即性,性修不二。這在修學可以說是達到最高的造詣。緊接著說『具足無量行願』,佛菩薩從初發心一直到究竟果地,所有的行願都不出「十大願王」。十大願王是後後勝於前前,也就是說後面的願一定包括前面。譬如,稱讚一定包括禮敬,供養一定包括稱讚,後面包括前面。法身大士的修學,前後都是貫穿的。我們明白這個道理,現前我們專修淨宗,在解門,也就是理論的依據,依靠淨土五經一論;在行門,特別提倡三福、六和、三學、六度、十大願王。 位想想,十願裡「禮敬諸佛」會不會包括前面?能禮敬諸佛還會不孝父母、不敬師長嗎?由此可知,這十大願王確實具足無量行願。「行」是行門,「願」是弘願,都具足了。我們特別提倡的五科,都在十大願王裡全包括了。譬如「三弘願,都具足了。我們特別提倡的五科,都在十大願王裡全包括了。譬如「三祖」中講孝順父母,尊敬師長,不見得禮敬諸佛。禮敬諸佛的人,不可能不孝順父母、不尊敬師長,這就是「普賢大士之德」的圓滿。

『具足無量行願』。讀《普賢行願品》,對於這一句就有更深刻的體會。在十大願王當中,特別是「普皆迴向」,是無所不攝的,一切佛法都含攝在這一句裡,就連「普賢菩薩」的德號也含攝在其中。因為迴向就是「普」的意思;恆順眾生就有「賢」的意思。普賢菩薩在《華嚴經》裡說,「我既往生彼國矣!」彼國就是西方極樂世界。普賢菩薩自己說他往生到西方極樂世界,「現前成就此大願」,這就是說明了普賢菩薩十大願王究竟圓滿,還在西方極樂世界才完成或這兩句話實在就是勸我們必須求生西方極樂世界,決定不能懷疑。普賢是等資,他的大願是在西方極樂世界圓滿。末後說得更明白,「普願沉溺諸眾生,達往無量光佛剎」。這真正是「普皆迴向」的具體內容,他願十方世界所有一切三途六道苦難的眾生,趕快往生到西方極樂世界。普賢菩薩的願如是!他這頭正是彌陀大願第三十六「教化隨意」的說明。由此可知,世尊當年講《無量壽經》,與會的這些大眾們,大概都是西方的菩薩乘願再來,跟著釋迦牟尼佛一道來表演給我們看的,都是普賢大士,四十一位法身大士,從初發心到等覺,這可滿具足。

#### 『安住一切功徳法中。』

一切功德法,就是如來果地無盡的功德。怎樣才能安住?得普賢大士之德才能安住。普賢大士之德是「能住」;如來果地功德法是「所住」。如果把這一句用最淺顯、最具體的話來說,「如來果地一切功德法,就是一句南無阿彌陀佛」。這是一點都不假,所以這一句名號稱為「萬德洪名」。「德」是功德,「萬」不是數目字,是指一切;可見這一句佛號就是一切功德法。我們的心有沒有安住在這句佛號上?假如我們心裡,念念都安住在這一句佛號上,此處講的「咸共遵修普賢大士之德,具足無量行願,安住一切功德法中」,就得到了。這話不是講別人,是講自己。這句萬德洪名,實在不可思議!幾個人曉得?真正曉得的人,焉有不念佛之理?真正知道的人還會打妄想?不會,念念都是阿彌陀佛,這才能入得了彌陀願海。

## 『遊步十方。行權方便。入佛法藏。究竟彼岸。』

這四句經文圓圓滿滿含攝了整個淨土法門。「安住一切功德法」是專修;『遊步十方,行權方便』是專弘。「權」是權巧。善巧方便,把這一個無上殊勝、究竟圓滿的法門,介紹給一切眾生。「遊步十方」是為了這樁事,願自己與一切眾生都能『入佛法藏,究竟彼岸』。「佛法藏」通常是說「一乘果海」,佛在《法華經》上說「唯有一乘法,無二亦無三」。「一乘」就是一佛乘;「二乘」是指大乘與小乘;「三乘」是講聲聞、緣覺、菩薩。一乘法就是如來果地上的圓滿大法。得「入佛法藏」,才能達到「究竟彼岸」。

念佛法門殊勝奇特,只要用一句佛號就達到了,就能「入佛法藏」。因為整個如來究竟圓滿的果法,不出一句阿彌陀佛,不出這個名號。名號就是諸佛法藏,名號就是一乘果海。這句名號就能幫助我們「究竟彼岸」,所以是「念佛成佛」。這樣的經文在其他經典、其他法門裡,很難理解,很難講,也很難懂,也沒有法子下手。即使講清楚、講明白,從那裡做起,還是不曉得。換句話說,依然得不到真實的受用。然在本宗淨土法門,持名念佛的法門來講,可以說是字字句句都落實了,很容易理解,很容易做到,這是淨宗第一殊勝處。

以上所講的,是說這些菩薩們的真實之德。真實之德如果不能表現在利益 眾生上,這個德就不普、不大。為什麼?只有自受用,沒有他受用。向下經文 就「他受用」舉例說明。

## 『願於無量世界成等正覺。』

這一句是他受用的「總說」。菩薩成就智慧德能,絕對不是自受用,完全是為了利益一切眾生的。為什麼?沒有理由!所以稱作「無緣大慈,同體大悲」。 我們今天若問,「我為什麼要幫助他」,這是由於不知道事實真相,認為我跟他 不是一體。我不是他,他不是我,為什麼要幫助他?我跟他有什麼關係?這是 不明瞭事實真相。譬如,你的左手被蚊子叮了,右手會不會去把蚊子趕走?右手要問,我為什麼要幫助左手,他又不是我,我為什麼要幫助他?凡夫就做這些糊塗事,不知道一切眾生跟自己是一體的。既然是一體,右手幫助左手,何必要問為什麼!諸佛菩薩知道一切眾生跟自己是同體,所以就無條件度一切眾生,顯示同體大悲。「體」就是真如本性。十法界依正現象,全是自己真如本性變現出來的境界,是一不是二。

眾生迷失了事實真相(諸法實相),生起妄想執著,所以分自、分他,迷惑顛倒,不知道虚空法界原是一體。諸佛菩薩知道是一體,故度眾生就是度自己;不度眾生就是不度自己。那有不度自己的道理!眾生跟自己是自他不二,確實是一體。佛度我們,佛曉得跟我們是一體的。我們卻跟佛劃界線,以為我們不是一體,你度我,我還不接受,這就沒有法子。所以,不是佛不度眾生,是眾生不願意接受佛度。

觀世音菩薩在法華會上說得很好,「應以什麼身得度,就現什麼身而為說法」,此處也是這樣的。如果像《法華經》上講的三十二應身,「願於無量世界成等正覺」,就是應以佛身得度的。應以菩薩身得度的,他就現菩薩相。我們把這一些菩薩也都分別、執著,認為觀音菩薩決定不是普賢菩薩,普賢菩薩決定不是大勢至菩薩,好像每一尊菩薩只管一樁事。其實在法界裡,菩薩沒有名號。西方極樂世界有名號嗎?你們《無量壽經》念得很熟了,西方極樂世界沒有名號,沒有名字才平等;有了名字就不平等。以為這是觀音菩薩,那是大勢至菩薩,怎麼能平等。西方淨土是平等法界,所以沒有名號。不管是那一個人,你稱他觀世音菩薩也行,稱他普賢菩薩也行,都可以。你希望那一位菩薩來度你學佛,他來的時候就是那位菩薩,準沒錯!所以一切菩薩的名號都是「通號」。也就是說,西方世界所有的那些人,一切名號都具足,你稱他什麼菩薩都行,稱他什麼樣的佛也行。

如果我在過去跟諸位講這些,你們聽了一定很懷疑。現在你們把《無量壽經》已經念了幾百遍、幾千遍,我跟你講,你不會懷疑,因為經上就是這麼說的。因此,一切諸佛菩薩是我們眾生心之所感,我心裡喜歡觀音菩薩,他就現觀音菩薩相;我喜歡大勢至菩薩,他就現大勢至菩薩相。身相千變萬化,就像《楞嚴經》上所說的「隨眾生心,應所知量」。佛菩薩有沒有相?無相。因為無相才能現一切相。現一切相不是自己願意現的,是隨眾生心現的。像水,沒有一定的相,裝在一個圓的杯子上,你看是圓相;裝在一個方的盆子裡,它是方的相,隨著不同器皿現不同的相。往生西方淨土就得這樣的大自在,不像我們現在執著有相,再變第二個相就變不出來了。他能變,能隨眾生心起變化。

這一句是總說,下面是細說。示現成佛就是經上常說的「八相成道」。

#### 『捨兜率。』

這是八相成道的第一相,從兜率天「降生」。沒有示現成佛時是菩薩的身分,稱作補處菩薩,就是「後補佛」。像釋迦牟尼佛的後補佛是彌勒菩薩,彌勒菩薩現在住兜率天。從前迦葉佛時(迦葉佛是賢劫第三尊佛),我們的本師釋迦牟尼佛是他的補處菩薩(後補佛),也住在兜率天。凡是補處菩薩都住在兜率天,就像從前帝王時代,太子一定住在東宮,東宮是太子居住的地方。後補佛就住在兜率天。天有二十八層,為什麼一定要住在兜率天?住在別的天不可以嗎?從前太子居住的地方,一定要住在皇宮的東面,住在南面行不行?住在西面行不行?

世出世間法都有表法的意思。東方是太陽剛剛出現的地方,代表升起。西邊則是太陽落山,表示太子還沒繼位就快完了,這不可以的。所以一定要住東方,不能住西方。後補佛住在兜率天也是表法的意思,兜率是梵語,中文意思是「知足」,也是「喜足」,歡喜知足。這意思好!唯有知足才能成就一切德學,知足就沒有貪心,於世出世間法,永斷貪愛。因此,他一定要住在兜率天。待時節因緣成熟,也就是眾生得度的機緣成熟時,即從兜率天下降,「捨兜率」,降生到人間來。

## 『降王宮。』

這是八相成道的第二相「投胎」;第三相「出生」。這一句經文就包括這兩相:要來投胎;要在這個地方出生。佛出現在世間,一定是降生在王宮裡,這是大福德自然的感應。以這種身分出家,教化眾生具多方便,因為世間人所求的無非富貴。那一個人不求富貴?追求富貴,迷惑顛倒!佛示現這樣的身分,他生來就具足了富貴,「貴為天子,富有四海」,世間人所追求的,他都圓滿得到。他能捨棄富貴,就是示現告訴人,富貴不是人生最重要的事情,不是人生第一大事,何必苦苦追求?何況追求未必能得到,得到了也不能解決問題,可是世間人迷惑顛倒,不知道醒悟。所以,菩薩示現成佛一定是取王子的身分,決定不能示現在一個貧窮人家。因為那會令人疑惑,說他在外面傳教,搞許多信徒,還不是為了造成勢力,還不是搞名聞利養——有種種譏諷誤會。

## 『棄位出家。』

這是第四相「出家」。可以繼承王位,然而他不要王位,把人間的富貴都捨棄,出家了!這就是告訴我們,出家才是第一殊勝,絕對不是世間富貴能相比的。一切放下,一切都捨棄,真正得大自在,真正得究竟圓滿的幸福,這是真實的幸福。世間人沒有福,福底下就有氣,「福氣」,你好福氣,可有氣受的!你的「福」愈大,受的「氣」愈多,有副作用。出家有福,底下沒有氣,福底下有慧,有智慧,「福慧具足」。世間人有福氣,沒有智慧,所以沒有出家的好。這是「棄位出家」的意義,可見所有一切示現都是為了教化眾生,覺悟眾

#### 『苦行學道。作斯示現。順世間故。』

我們曉得,每一尊佛出現在世間,他們早就是法身大士,是來示現的。他不是普通人,可是為了教化眾生,如果從天上降下來,教化眾生就困難。人家一看,你是天神,我們怎能跟你相比!所以他必須也投胎,也出生,示現跟我們一樣,然後告訴我們,「我修行能成就,你也能成佛」。我們想想很有道理,你是父母所生,我也是父母所生,你能成就,我為什麼不能成就?把我們修學證果的勇氣就提升起來。

因此,他示現出家,還要去修苦行,還要去學道,去求學。實在講,他是古佛,大菩薩再來,還要從頭學起嗎?他在裝模作樣,不但跟善知識學,跟外道學,而且學得真是非常用功、非常認真。學這法門得不到結果,學那個法門也得不到結果,所有外道都沒有結果,都不是究竟法。這些示現,啟示我們必須「隨順世間」。然後在菩提樹下,像釋迦牟尼佛,夜睹明星,豁然大悟。這都是示現。回到菩提樹下,將一切放下,什麼都不想,所有世出世間的學問,包括所有的宗教、哲學,都解決不了問題。這時豁然大悟!必須把一切法都放下,自性清淨心就現前。這是教導我們覺悟的方法。怎麼樣才能開悟,才能見性?要修禪定。學得再多也沒用處,釋迦牟尼佛還算不錯,都能捨掉,都能放下,回頭來修定,這才成就了。我們現在多少人去學,學了許多,一生都放不下,這個麻煩大,永遠不能開悟。若不能得定,所學的都是邪知邪見。

釋迦牟尼佛在沒有講經說法之前所示現的,就是教導從凡夫地,怎樣修行、證果、成佛,表演給我們看。凡夫愚癡,看不懂。看不懂怎麼辦?這才說法,為我們講解。如果能從示現中真正看懂了,看明白了,何必還要他說法?不必說了。所以,釋迦牟尼佛給我們講經說法,絕對不是從鹿野苑度五比丘開始,是從兜率天下降就開始,八相成道「第一相」就開始了。這是我們要明白,要在這裡覺悟的。他是『作斯示現,順世間故』。順世間才可以教化世間。

#### 『以定慧力。降伏魔怨。』

這是第五相「降魔」。學佛為什麼不開悟;念佛為什麼不能得一心;參禪為什麼不能見性?現在不要說見性,連禪定也得不到,原因就是有魔障。魔是什麼?《八大人覺經》講得很清楚,魔分四類:第一、五陰魔。五陰就是我們的身心。四大是肉身,受、想、行、識是妄心,不是真心。一天到晚胡思亂想,竟是魔境。幾個人曉得自己的身心就是魔障,對於身心還關懷愛惜得不得的,天天想辦法保養,妄想長生不老。必須覺悟!第二、煩惱魔。煩惱是貪、瞋、疾、慢,身見、邊見、見取見、戒取見。見思煩惱即是魔,所以魔不在外面。都在我們自身。誰是魔王?貪、瞋、癡就是魔王。天天跟魔王混在一起,永遠不能脫離魔掌。我們的生命都在魔王掌握之中,沒有辦法超越。第三、死魔。

真正認真修行,功夫還沒有成就,壽命到了,無可奈何!修行不能成就,這是 大障礙。四種魔中,前三種是屬於本身的。第四、天魔。是指外在的障道環 境。

釋迦牟尼佛在示現「降魔」的時候,經上講,天人示現出來誘惑他。我們看經,真的以為是欲界天或是色界天之中的魔王。當然不會沒有,到你真正想出三界的時候,這些天魔會來誘惑你。現在不用天魔,世間人天天想花樣誘惑你,還用得著天魔嗎?六根接觸六塵境界,那一樣不在誘惑你!看一眼,還想再看一看,就被誘惑了。耳聽音樂,還想多聽一下,又被它誘惑了。「魔」到處都是,周圍環境都是魔,你還想成就,太難了!所以學佛不管學那個法門,最後都不能成就。

實在說,內在的煩惱,不能克服。外面最大的誘惑,「財、色、名、利」,誰有能力遠離此四大魔王?這四大魔王只要沾上一個就完了,念佛便不能往生。所以,同修們要提高警覺,要真正的覺悟。如果真的想往生西方極樂世界,這四大魔王是決定不能親近的,要遠離。要『以定慧力,降伏魔怨』。定力降伏「內魔」,定功降伏五陰魔、煩惱魔、死魔。慧力降伏「怨」,也就是外在的「天魔」。「怨」是怨家。外面誘惑你的都是怨家,財、色、名、利四大魔王,都是怨家。此處我不講一般經上常說的「十惡怨家」,我把十惡歸納在魔裡面。財、色、名、利是怨家,要小心、要謹慎。內有魔,外有怨,你怎麼能成就?必須有定力、慧力。

我們今天念佛是修定,念經也是修定,戒、定、慧三學一次完成。修學的時間愈長愈好,因為不念佛,不念經,心裡就打妄想,只要一打妄想,決定被外境誘惑,就障礙道業,就不能成就。所以,降魔的祕訣就是定、慧。定、慧前面還有「戒」。以戒、定、慧三無漏學,降伏貪、瞋、癡、慢、疑。

#### 『得微妙法。成最正覺。』

這是第六相「成道」。降魔之後,才能成就;降伏不了魔,決定不能成就。特別是發心學教的同修,初學五年的重點就是「降魔」,所以初學五年修清淨心,修戒、定、慧,或者念佛,或者讀經。讀一部經也好,讀《淨土五經》也好。讀經的目的是修戒、定、慧,不是求解。所以,初學前五年不在求解,重在成就戒、定、慧,成就根本智,根本智是「無知」,功夫須用在此。往後再求廣學多聞,十年有成之後弘法利生,這是一條正路。最殊勝的行法是普賢菩薩所修的,可分為兩個段落:一是修行的根本;二是修行的相狀。

行本是發菩提心,實在講,「行本」與「行相」合起來就是「四弘誓願」。修行根本就是要發心,「眾生無邊誓願度」。「心」發了以後,必須從斷煩惱下手,「煩惱無盡誓願斷」。斷煩惱就是此處講的

「降伏魔怨」。所以,沒有定慧力,怎麼能降伏魔怨。學佛從那裡下手?經上講得清清楚楚、明明白白,我們有了入手之處,要先斷煩惱,煩惱斷了以後再去學法門。煩惱不斷,學一切法門,就如清涼大師所言,都是「增長邪見」;煩惱不斷,也不學法門,則「增長無明」。學,錯了;不學,還是錯了。由此可知,斷煩惱是多麼重要,修行人決定不能疏忽。我們這一代的修行人不能成就,原因就在煩惱沒斷。大家拚命在研究經教,盲修瞎練,把根本忘掉,疏忽了,這怎麼能成就。我們今天把原因找出來,再把它消除掉,菩提道上便沒有障礙,一帆風順,這樣才能成就。

許多學佛同修身體不好,病根在那裡?魔怨!煩惱、妄想是病根,能把妄想執著拔除,身心自然健康。心清淨,身就清淨,身心清淨,外面境界也清淨了,境隨心轉。雖然有「共業」,共業裡有「別業」。即使我們跟佛住在一起,像當年釋迦牟尼佛在世,眾生住穢土,釋迦牟尼佛則住淨土。我們跟佛拉著手,好像沒有兩樣,他住淨土,我們卻住穢土,不一樣!境隨心轉,隨各人自己心轉,這是事實真相,確實是如此。因此,我們想身心健康,不能不「降伏魔怨」。降伏魔怨,身心就健康了,一切毛病都是魔怨在作祟。

『得微妙法』。經論中講「實相」,是指宇宙人生的真相,極其精微深奧的道理。微妙法是佛與大菩薩們才見得到的。為什麼他們能見到,我們見不到?實在講,這一切法都擺在我們面前,到底是誰障礙了我們?是魔怨障礙了我們。佛在《華嚴經》上說得好,「一切眾生,皆有如來智慧德相,但以妄想、執著而不能證得」。所以,微妙法確實在眼前,我們若能把妄想斷掉,把執著捨掉,微妙法(諸法實相)就見到了。「得微妙法」是八地以上的境界,具足甚深定慧才能看見事實真相。

諸位一定要明瞭,人生確實是一場夢,不是真的。「人生如夢」,這是事實,一點都不假。佛在經上常常比喻「夢幻泡影」,在覺悟。所有得失,「萬法無常」,如此不覺悟。不要當真。這裡原本沒有得失,「萬法無常」,如此不是實所,你才能把一切都捨了,財、色、名、食實,只有「念佛求生產」,是真的。能把一切假的捨棄,真的做到了,那就恭喜你不完了,是真的。能把一切假的捨棄,真的做到了,那就恭喜你死不是生,是死疲勞,可憐的治過。無始劫以來在六道裡生生死死,可憐不不遇到念佛法門還是沒用,只能種一點善根而已,不能解則題。遇到念佛法門。是沒用,其正信受奉行,那是古德講的不知,以後不遇到念佛法門。遇到念佛法門,你能真正理解,真正信受奉行,那是古德,好不容易!你遇到了,好像買獎券中了頭獎,好不容易!你真正能把握這一生,這就是「最後身」,以後永遠不再論過。要真正覺悟,真正覺悟一定要「降伏魔怨」。所以八相成道裡,實

在講,關鍵就在這一句,最重要的就在「降魔」。魔怨一點都不能沾惹。

「微妙法」就是這部《無量壽經》、這句「阿彌陀佛」。得到這微妙法,這一生決定成就正覺,往生不退成佛,一生成就。釋迦牟尼佛示現成佛也是如此。蕅益大師在《要解》裡明白為我們說出,釋迦如來是念阿彌陀佛成佛的。我讀了《要解》才恍然大悟,再仔細看看經文,確實實是這麼說的。我們過去天天念《阿彌陀經》,都疏忽了,都沒有注意到這件事。蕅益大師是再來人,一下子點醒我們。佛示現在人間,目的是要教化一切眾生。很聰明、根很利的人,一看到釋迦牟尼佛的相好,他就覺悟,這是上根利智。中、下根性的人看不出來,必須詳加解釋,那就要「轉法輪」,於是示現成道之後,說法四十九年,講經三百餘會,這是佛示現在世間的事業。如來家業就是教化眾生。

『天人歸仰。請轉法輪。常以法音。覺諸世間。破煩惱城。壞諸欲塹。 洗濯垢污。顯明清白。』

以下一段經文,都是八相成道裡的第七相「轉法輪」。因為佛出現 在世間是以「弘法利生」為目的,所以八相成道一段就說得特別詳細。 首先把佛說法的宗旨顯示出來,就是『常以法音,覺諸世間,破煩惱 城,壞諸欲塹,洗濯垢污,顯明清白』。這是佛陀教學的宗旨,也就是 教學的目的。這是轉法輪相裡的「總相」;後面經文是「別相」。

『天人歸仰,請轉法輪』。佛示現在世間,是辦「教育」,教化眾生,是屬「師道」。師道必須要「尊師重道」,教育才能夠得到效果。如果沒有尊師重道的觀念,再好的老師,學生也得不到利益;必須由學生真正向老師求學。釋迦牟尼佛示現成佛,我們世間的肉眼凡夫不知道,不曉得尊敬他,看他也不過是個王子出家了,跑到樹林下去修苦行。一般人還以輕視的眼光看他,以為他精神不正常,有福不曉得亨,消極,逃避責任。誰認識他?教化眾生不容易,世間人沒有認識他等,諸佛菩薩知道,所以是「一佛出世,千佛擁護」。那些諸佛菩薩來示現作普通的人,到菩提樹下去參拜他,向他請教,這才帶動大家認識釋之,天人是誰?佛在經上講,是四禪天上的五不還天、淨居天人,有許多修行證果的大德在那裡,最低限度也是小乘三果聖人。世尊示現成佛,淨居天人就從四禪天下來,變化成人身來請釋迦牟尼佛說法。

「天人歸仰」。歸是皈依;仰是敬仰。「請轉法輪」。陸陸續續從 鹿野苑的五比丘,乃至於以後大迦葉、目犍連尊者、舍利弗尊者,原來 都是修外道的,遇到釋迦牟尼佛以後,把自己的學生們都帶過來。我們 在大乘經上看到,這批人全都是佛菩薩來示現的。先示現外道的首領、 徒眾,之後他們皈依。外道也都皈依佛,水漲船高,把佛的身分地位抬起來,使一般大眾個個都敬仰。這些人不是普通人,舍利弗、目 連都是古佛再來。

在中國歷史上,我們都曉得六祖惠能大師,而印宗法師就沒有人知道。印宗可能也是古佛示現,他在嶺南講經說法,是第一大法師。他為六祖剃度,又反過來拜六祖為師,一下子就把惠能捧上去了。人家一聽說印公都拜惠能作老師,那還得了!一日之間地位就上升了,嶺南一帶沒有一個不尊敬的。如果沒有印宗,六祖天天講經說法,教化眾生,要得到大眾信仰,至少也得十年。

大迦葉、舍利弗、目犍連,這一批人都先示現作外道,一個個都當外道的首領,以後都來皈依,都跟著佛學習,這個影響力量就很大。所以,他們都是來唱戲的,扮給世人看的。我們必須將台前台後都要看清楚,才知道諸佛菩薩度眾生,善巧方便,苦口婆心,真正是大慈大悲。唱戲,一個人唱不了的,要有一個戲班才行。釋迦牟尼佛來示現,也是全班人馬來的,一個個密切合作,這才能教化眾生。

佛滅度到今天,僧團為什麼不能度化眾生?四眾不是再來示現,不是一條心,各懷鬼胎,一個個都搞自己的名聞利養,怎麼能教化眾生?僧團一定要修「六和敬」,整個僧團的唯一使命就是「弘法利生」。台上講經說法的是弘法利生,廚房裡燒飯的、掃地的都是弘法利生,沒有兩樣,少一個都不行。像一只鐘錶,看時間雖是看指針,不曉得後面有多少零件,少一個,指針就不靈。整個僧團是一體,釋迦牟尼佛當年那麼大的僧團是一體。不要以為佛是老師,底下都是他的弟子,那是台上;台後都是諸佛,都是平等的,沒有兩樣,甚至很多成佛都在釋迦牟尼佛之前。這就是「一佛出世,千佛擁護」。我們明白之後一定要學習、要效法,才能成就無量無邊的功德。

道場同修,有的勤勞工作,不喜歡念書,經書看不下去,也有不少同修學講經,不能嫉妒他們。我說得很明白,也說到究竟處,要把學經的這些人,看作是自己的兒女,要用父母之心去關愛他們,栽培他們,成就他們。反之,學講經的人,對於常住工作打雜的同修,要看作父母,要尊敬他們,都是一家人。學講經的人千萬不要貢高我慢,被理起那些打雜的;打雜的人看到講經的人,心懷嫉妒,僧團就整體被破壞了。成就是全體的功德,絕對不能只顧個人的利益,要知道團體的碰壞了。這種罪過極深極重,一天念十萬聲佛號也抵不過,所以修行要以那生真實之利」。破壞僧團,就把一切眾生真實利益破壞了。這種罪過極深極重,一天念十萬聲佛號也抵不過,所以修行要問理」。一個僧團,不管你在那一個工作崗位,知道我們是一個整體,不管在前在後,人家看得見看不見,功德是同等的。決不是台前講經的功德大,台後就沒有功德,沒有這個道理。沒有幕後的支援,他也

講不成功。現代新名詞稱為「團隊精神」,意義相似,但是沒有佛法裡要求的這麼嚴格。佛法裡確確實實是一家,所以要求得分外嚴格。這是「請轉法輪」必須具備的條件。

「轉法輪」就是講經說法;「講經說法」用法輪來比喻。「輪」代表圓滿法;「轉」就是推動、推行、普及的意思。一切法裡,輪是最圓滿的,一切教學法裡,佛法最圓滿,故用它來代表「圓滿法」。特別值得一提的,就是世間所有一切器具中,找不到一樣能代表動、靜一體;動、靜同時;空、有同時的。「輪」可以表這些。圓心不動,圓周在動,動靜是一;動中有靜,靜中有動,這才圓滿;圓心是空的,圓周是有的,空有不二。在其他法裡找不到這樣圓滿的象徵意義。佛所說的一切法,是第一圓滿,就像「圓」一樣,所以用輪來代表。佛菩薩說法,稱為轉法輪。諸位要記住,「轉」是推動、推廣、輾轉流通的意思;「輪」的作用就是普及到十方三世。

『常以法音,覺諸世間』。「常」是永遠不斷。佛說法不斷,不說 法的時候也不斷,像前面講的種種示現都是說法。聰明、智慧高的人, 一看到佛的動作就開悟了,不需佛說法。所以,說與不說都是轉法輪, 從來沒有間斷過。因為佛說的法不僅是語業,身業、意業,三業都說 法。

「覺諸世間」。諸世間是指十法界,不僅僅是六道,六道之外的聲聞、緣覺、菩薩,甚至於佛界也包括在其中。佛有藏教佛、通教佛、別教佛、圓教佛,圓教佛說法,其他的三種佛也都來聽,來接受教化。

『破煩惱城,壞諸欲塹』,就是幫助一切眾生「降伏魔怨」。煩惱 是魔;欲是怨家。

『洗濯垢污』。垢污就是染污,心地的染污、精神的染污、生理的染污。這些染污不外乎兩大類,二障:一是所知障,一是煩惱障。「煩惱」是屬於感情,貪、瞋、癡、慢;「所知」是知見,邪知邪見,就是你所有的錯誤的見解。清淨心中本無一物,那有見解,那有我的想法、我的看法?須知這些都是邪知邪見,要把這些東西洗刷得乾乾淨淨,恢復到自性清淨。

『顯明清白』。真心本性顯露出來了,這是佛陀教學的目的。人家若問釋迦牟尼佛說法的內容是什麼?你把這幾句話告訴他,就一點都沒錯。佛教講的就是「覺諸世間,破煩惱城,壞諸欲塹,洗濯垢污,顯明清白」。那有迷信?

『調眾生。宣妙理。貯功德。示福田。以諸法藥救療三苦。昇灌頂階。 授菩提記。為教菩薩。作阿闍黎。常習相應無邊諸行。成熟菩薩無邊善根。無量諸佛咸共護念。』

前段經文說的是「總相」,也就是菩薩示現在人間作佛,就像《普門品》所講的「應以佛身得度者,即現佛身而為說法」。我們很清楚的知道諸佛菩薩教化眾生的目的,是幫助一切眾生「破迷開悟」,徹底了解宇宙人生的真相。「宇宙」是我們的生活環境;「人生」就是我們本人。換句話說,讓我們認識「自己」,認識自己的「生活環境」。為有某人。換句話說,為什麼我們把宇宙人生的真相迷失了,就是因為有煩惱,有妄想。這是最大的障礙,因此佛的教學首先教我們斷煩惱,把每念捨掉,也就是「破煩惱城,壞諸欲塹」。必須要覺悟,把斷除煩惱、捻搶掉、也就是「破煩惱城,壞諸欲塹」。必須要覺悟,把斷除煩惱、恢復身心清淨,視作修行的目標,求生淨土是最後的歸趣。清淨心就是真心,清淨心就是真如本性,禪家講「明心見性」,淨宗講「一心不亂」,都是這個意思。

用什麼方法來調和?用「戒、定、慧」。戒律是調身的,定是調心的,慧是身心俱調。這是佛首先教我們的。換句話說,我們一身都是病,要想學佛,不能入門。首先要把你調和成為一個「法器」。「調眾生」就是具體實行斷煩惱,破除欲望,使身心潔淨。前段講理,此處講事。用戒、定、慧三學來調伏,也是四弘誓願之「煩惱無盡誓願斷」。

調眾生就是幫助眾生斷煩惱,我們淨宗所用的方法是讀經。讀經的目的在「調伏身心」,不是在求解。讀經就是「戒、定、慧」三學一次完成。戒學是「諸惡莫作,眾善奉行」。念經的時候,心裡一個妄念都不生,諸惡就不作了。不但身不作惡,口不作惡,心裡也沒有壞念頭,

心也不作惡。身、口、意三業都不作惡,「諸惡莫作」就圓修了。經典是佛從「真如本性」中流露出來的,是善中之善,沒有比這更善的,所以讀經即是「眾善奉行」。戒律具足了。念經時,一心專注讀經,決不想經的意思,一心讀誦就是「定」。念得清清楚楚,沒有念錯,沒有念漏,沒念顛倒,這就是「慧」。慧就是清清楚楚、明明白白。讀經,每天讀一個小時,就修一個小時的戒、定、慧;讀兩個小時,就修兩個小時的戒、定、慧,「而時圓修。

讀經決定不能求解,一面讀,一面想經文是什麼意思,那就是世間的讀書,戒、定、慧三學都沒有了。你若一面念,一面想,就是打妄想。結果,戒沒有了,定沒有了,慧也沒有了。所以,老實去讀,千萬不要去想意思。當你讀時,忽然有意思現前了,不是想來的,那沒有關係,這是相應,有悟處。雖然有悟處,也不要理它,還是老實念下去。千萬不要以為這個意思很好,趕緊寫下來,那又打妄想,又錯了。根本不去理會,就是老老實實一直念。

當然經文愈長愈好。好在那裡?修「戒、定、慧」的時間長。但是 現代人生活非常忙碌,經典太長了,找不到這麼多時間。經典太短,像 《般若心經》,二百六十個字,念的時間太短了,不管用,熏修的力量 太薄弱,一天只修幾分鐘的戒、定、慧,很不容易成就。所以,我們選 擇《無量壽經》,這部經典長短很適中,要是念得很熟,從頭到尾念一 遍,只要半個小時。千萬不要以為半個小時不長,每天認真修半個小時 的戒定慧,離念離相不打妄想,就很受用。對於工作繁忙的人來說,非 常適當。如果你退休了,不需要再去工作,則修行時間愈長愈好,這部 經每天可以念十遍,甚至於念十幾遍。念三年五載,人心就定了;定了 以後就會開悟。《金剛經》上說得很好,「信心清淨,則生實相」。生 實相就是開悟。到開悟的時候,世出世間一切法,沒有一法不通達,一 切都通達,一切都明瞭。這是諸佛菩薩、祖師大德教我們一條修行的道 路,從讀誦下手是一個很好的方式。下手的方法很多,譬如禪宗從「參 究」下手,或者參話頭,或者觀心。教下多半用「讀誦」。淨宗除「讀 誦」之外,也有不讀經的,就念一句「南無阿彌陀佛」也行。密宗用 「持咒」。可見方法雖然很多,目標是相同的,都是把妄想、執著捨 掉,恢復到心地清淨,這就是「調眾生」。

切記,「眾生」不是很多人,是「自己」。自己的身體是眾緣和合而生,所以「調眾生」是調自己的心。心是眾緣和合而生。「調身」,身也是眾緣和合而生的。心地不清淨,不能接受佛法。身體不清淨,常常生病也不能修行,所以修行人的心地要清淨,身體要健康。這是我們修行的基本條件。沒有這個條件,什麼都談不上。所以,佛法很重視身心健康,「調眾生」就是說這個道理。要知道我們凡夫的身心很不正常,佛開始用這個方法,教我們身心恢復健康。今天教諸位修行下手的

方法,也著重在此,然後才能『宣妙理』。

身心調伏了,才有資格接受佛法。我們這一代學佛的人很多,為什麼不能成就?原因是身心沒有調伏,就來學習大乘經典。經典學了不少,結果是增長邪見,麻煩就大了。不是增長智慧,而是增長邪知邪見。必須要身心恢復健康,接受佛法才能增長智慧。我們親近一位老師,如果一開始老師不是在德行上教我們下功夫,卻天天給我們講經說法,這不是真正善知識,是個糊塗老師。譬如一個茶碗很骯髒,我現在拿這茶碗去向他要水喝,他就盛水給我喝,喝了我就生病。若是明白人,看這個碗髒,必定先教你把碗洗乾淨,再盛水給你。「調眾生」就是把碗洗乾淨,然後「宣妙理」,才能接受。

先要成就法器,然後才能盛諸妙法。古人有比喻,佛法是甘露,醍醐甘露要是裝在盛毒藥的碗裡,醍醐甘露也變成毒藥,因為有毒素摻在裡頭。必須先把盛過毒藥的碗洗乾淨。什麼是毒藥?貪、瞋、癡三毒!實在講,這比毒藥還要毒,沒有比三毒更毒的。貪、瞋、癡、慢、疑是毒藥。必須從心裡把三毒洗乾淨,到此時,佛給你講經說法,才能接受如來的醍醐甘露大法,這是「宣妙理」。

學講經的同學聽到這番話,作何感想?現在是不是學講經的時候?不是。為什麼又要你來學講經?是誘惑你!不用這些誘惑你,你就跑掉不學了。像釣魚一樣,這是魚餌,先釣上來,再告訴你真實法。所以真實法,我一再跟諸位說,你們每天研究講經,一天可以用一個小時,頂多兩個小時去研究;讀誦一天至少要六個小時,十個小時。以讀誦為主,研究為輔助,研究是調劑。念得枯燥乏味,實在是你沒有念出味道來;念出味道,便覺得法喜充滿。現在還沒有嚐到法味,用這方法來調劑而已,不是真的要你學,你學不到的。幾時身心清淨,一心不亂,就學到了。

「調眾生」是斷煩惱;「宣妙理」是學法門。這是有一定次第的, 不能同時的,唯獨上根利智可以同時做到。上根人身心清淨,一聞千悟 才行。自己想一想,若不是這個根性,妄想分別執著、貪瞋癡慢疑很 重,不是上根人,一定要循序,按照順序來修學。

『貯功德』。「貯」是儲蓄。「功德」很難儲蓄,很容易被破壞,佛家常講「火燒功德林」。功德就像森林一樣,要長成一片森林,絕對不是短時間。雖然說是十年樹木,十年的樹幹沒多粗,不是大樹。真正的大樹,總要百年以上,可是一把火都燒盡了,你說多可惜!功德是什麼?是清淨心。所以,定是功德,慧是功德。持戒得定,戒亦是功德。持戒不得定,戒是福德,不是功德。持戒能幫助得定。對念佛人而言,還未得到「功夫成片」時,所持的戒不算功德。功夫即清淨心現前,若

一發脾氣就完了!脾氣是火,三毒裡的瞋恚—瞋火,一發脾氣,功德就 燒光了,又要從頭再修。因此,你積多少功德,要問自己。從上次發脾 氣之後到現在,是不是有清淨心現前。瞋恚之火非常可怕。由此可知, 「貯功德」真實的意思就是叫我們斷除瞋恚。你能斷貪,勤修布施、持 戒,是積功德。能忍辱、精進、禪定,才能保持功德,不會失去。

『貯功德,示福田』,這兩句就是講菩薩修學綱領的六波羅蜜。忍辱、精進、禪定是能貯,戒定慧三學是所貯的功德。福田是布施、持戒。觀察世間什麼人有福,一個肯布施的人有福;守法的人有福。持戒就是守法。能捨,能守法的人有福了。這兩句完全是菩薩行的六波羅密。

『以諸法藥,救療三苦』。「諸法」就是萬行。前面講六度,此地稱萬行。佛所說的無量無邊法門,八萬四千法門,作用都是對治我們在三界裡所受輪迴的苦報。三界是指「欲界、色界、無色界」。佛把我們所受的一切苦難歸納為三大類:「苦苦、壞苦、行苦」。在欲界,這三大類的苦都要受。到色界天,欲斷了,色界天人離開了五欲,也就是財、色、名、食、睡,都沒有了。我們在經上常常看到,他們是以禪悅為食,不需要飲食。我們世間人,衣食很苦。全是在為衣食奔波,色界天人不要為衣食奔波,他們自在了。他們沒有苦苦,但是有壞苦,有行苦。因為他還有色身,身體還存在。最高級的凡夫,無色界的天人,連身體都不要了,只有神識存在,仍有行苦,沒有壞苦。

佛法未傳來中國以前,中國道家也覺悟到。老子說,「吾有大惠,為吾有身」。他說他有很大的憂患,因為有身體。沒有身體多好!所以無色界天人,是三界裡最聰明的,他不要身體,故壞苦也沒有了。苦苦、壞苦他沒有了,但是他有行苦,換句話說,還是出不了三界。三苦就是指三界。佛為我們說一切法,就是度三界一切眾生。上自無色界天,非想非非想處天,這是二十八層天最高的,下至阿鼻地獄,都是佛菩薩度化的對象。這句說明教化的範圍廣大,教學內容殊勝。「三苦」指教學的對象;「法藥、救療」指法門殊勝。佛確實有能力幫助六道眾生離苦得樂。

法門太多了,不曉得從那裡下手,說了做不到也是枉然。因此,我們修學淨土,本著佛在經典裡的教訓,及祖師大德的指導,歸納其綱領。修行一定要有理論的依據,「解門」就是理論,遵從淨土五經一論。如五經一論還嫌多,選擇六門中最精要的《無量壽經》、《阿彌陀經》、《普賢菩薩行願品》。本部經屢次說到「普賢大士之德」,若《行願品》不熟,普賢大士之德怎能理解,怎能修學?可見《普賢行願品》是《無量壽經》的註解,是《無量壽經》的助行;正助雙修,顯示它的重要性。最低限度,我們要熟讀這三部經。《阿彌陀經》經文不

長,含義甚深。初學的人,不容易體會經文甚深的義趣,所以一定要讀 註解。註解中,蓮池大師的《疏鈔》分量太大,現代人受持有困難,所 以我們取蕅益大師的《要解》,分量不多,我們有能力受持。讀《阿彌 陀經》,應當要讀《要解》;連註解都讀,利益就很大。所以解門方 面,我們最低限度要讀這三種。

行門方面,就是念佛人在生活中怎樣過日子,怎樣面對現實的社會,處世待人接物要用什麼標準。在經論中,我選擇了五個科目。第一就是《觀無量壽佛經》講的「三福」。我們修淨土,學佛,須從三福學起。

「示福田」是指修慧以前先要修福,學佛的人不能沒有福。三福:第一、「孝養父母,奉事師長,慈心不殺,修十善業」。這是人天福報,不只是念熟,念熟了沒用處,要真正的做到。第二、「受持三飯,具足眾戒,不犯威儀」。這是二乘阿羅漢、辟支佛的福報,我們也要具足。第三、「發菩提心,深信因果,讀誦大乘,勸進行者」。這是菩薩的福報。我們要從這裡修起。

「深信因果」,在講席中特別跟諸位同修說明,這不是普通的因果。普通因果是「善有善報,惡有惡報」,我們也曉得,菩薩焉能不知。此地因果是說「念佛是因,成佛是果」。要成佛就念「阿彌陀佛」;念阿彌陀佛決定成佛。這個因果許多菩薩不知道,所以經上講的「深信因果」是指這樁事,不是指別的。三福是入門,下手之處。學佛從三福學起,從孝順父母學起,從尊敬師長學起,然後再修「六和以學佛我們生活在社會裡,不能離開人群獨立生活,一定要跟大眾相處。為大眾相處?佛教我們六條原則,一定要遵守,這就是「六和敬」。由此可知,三福、六和是福田。其餘三科:三學、六度、十大願王是功德。解門有了依據,行門有了下手之處,現在就看我們自己是不是認真努力。

『昇灌頂階,授菩提記』,這是講成就,是講佛菩薩教學的成績。如果我們接受佛菩薩的教育,得不到結果,就會落空。教學必定要有成績,「昇」就像讀書一樣,年年升級。由小學升到中學,由中學升到大學,由大學升到研究所,一直昇到「灌頂階」,就是佛教的研究所。這是菩薩最高的地位,通常講的是八地以上。灌頂位嚴格來講是十地菩薩。菩薩位次圓滿了,灌頂就是畢業。佛為他授記,預先告訴他,將來到那個世界去作佛,是什麼名號,度多少眾生,這是「授記」。

「灌頂」是密宗的儀規。學密先要受灌頂,顯宗則先受「三皈依」,道理是一樣的。現在顯宗裡受三皈依,在佛菩薩面前舉行一個儀式,把皈依的條文念三遍,是不是就得到了?靠不住!同樣地,「灌

頂」也是如此。上師在你頭上灑幾滴水,念幾遍咒,你就開悟了嗎?照樣的迷惑顛倒,沒用!一定要曉得它真正的意思。事相是形式,形式裡含有真實義。要了解真實義,才真正得受用。

「皈依」,「皈」是回頭,是不是真的回頭?「依」是依靠。真正回頭,真正依靠自性,就是真受三皈依。經上講,有三十六位護法神日夜保護你,因為你是真正的佛弟子,天人恭敬。真正有道德之人,鬼神都尊敬你。如果你的皈依是假的,鬼神看到你,瞧不起你,知道你依是假的,不是真的,雖然說皈依了三寶,其實也沒有皈,也沒有依佛」是自性覺。從迷惑顛倒回過頭來依自性覺,才是皈依佛「法」「倫」是六根清淨。你要是真正從迷惑顛倒回頭,依「正知正見」;從種種染清回過頭,依「自性清淨」,這才是真正「三皈依」。不但護法神保覺」,說者是真正「三皈依」。不但護法神保養你,一切諸佛都護持你,這個人多難得!所以絕對不是形式。灌頂也是你,一切諸佛都護持你,這個人多難得!所以絕對不是形式。灌頂也是你,一切諸佛都護持你,這個人多難得!所以絕對不是形式。,讓念眾生的意思;「頂」是把最殊勝的佛法。

如果諸位明瞭灌頂的意義,就知道最殊勝、最高的第一法門是什麼?就是這部《無量壽經》。《無量壽經》是釋迦牟尼佛四十九年,所說一切經裡的第一頂法。蒙諸佛如來大慈悲護念,我們今天得到了,把這部經從頭到尾念一遍,就是十方諸佛如來給我們灌頂一次。念兩遍就給我們灌頂兩次。一天念十遍,這一天諸佛菩薩就給我們灌頂十次,就給我們灌頂十次,這還得了!世間什麼活佛、金剛上師、仁波切都比不上,那些都是形式,不是真的。十方如來給你灌頂才是真的,決定真實。所以,這部經典不但是顯宗裡的第一經,也是密宗裡的第一經。認識的人真的不多,希有難逢!我們今天能遇到,怎麼能不慶幸!

「昇灌頂階,授菩提記」,就是指眾生有善根,有福德。《阿彌陀經》上講「不可以少善根、福德、因緣,得生彼國」,你能遇到這部經,就證明你多善根、多福德、多因緣。接受念佛法門,信解奉行就是「昇灌頂階,授菩提記」。你這一生往生不退,決定成佛。本經第六品四十八願,普遍為我們授記,念了自然就明白。所以,這兩句是教學的成果。

『為教菩薩,作阿闍黎』。自己成就之後,要發願行菩薩道,教化利益一切眾生,代佛宣揚究竟圓滿殊勝的第一法門。「教菩薩」,菩薩是根熟的眾生,不是菩薩不能接受這部經典。菩薩根性沒成熟,也不能接受這經典。所以,接受這經典,依教奉行,老實念佛,這個人就是菩薩。你把這部經多念幾遍,我講的話,你就不懷疑。因為西方極樂世界

是純菩薩的法界,那裡不但沒有六道,連聲聞、緣覺都沒有。不但是菩薩法界,而且是純一普賢菩薩法界,這就無比殊勝。

佛在《華嚴經》上告訴我們,「菩薩不修普賢行,不能圓成佛道」。我們這個法門,開端一下手就修普賢行。現在雖然還沒往生,依照《無量壽經》修學,就是修圓滿的普賢行。換句話說,現在你雖然還不是正式的普賢菩薩,你稱得上是準普賢菩薩|預備的普賢菩薩,還沒有到初信位,還沒有證果。你是預備生,再往上,就升到一年級。現在念幼稚園,是準菩薩,非常難得。不要以為準菩薩沒什麼了不起,準菩薩是根熟的菩薩,那就非常希有、可貴。

這些菩薩們來作我們的老師。「阿闍黎」就是老師。阿闍黎是印度話,翻成中文就是老師,也有譯作「軌範師」。他的言行可以作我們的榜樣,作我們的模範,也就是中國人稱老師的意思。這句就是佛家常說的「佛氏門中,不捨一人」。我們自己真正發心,想求無上法門,不要認為我遇不到真正善知識,遇不到好老師,不會的,就怕你不發心,只要你真正發心,一定會遇到。為什麼?我們發心是能感,諸佛菩薩就會應,感應道交,那有遇不到的道理。怕的是我們自己沒有真誠心,遇到了也是枉然,也是空過,所以一定要發真誠心。

『常習相應無邊諸行』。「常」是不斷。在一般經典裡講「盡形 壽」,就是我有一口氣在,絕不中斷。「習」是指我們的生活習慣,是 修行。我們學了之後要把它做到,在日常生活中做。做就是學習,要把 佛在經上講的教誨全部做到。譬如剛才舉的例子,行門的五個科目:三 福、六和、三學、六度、十願,要做到才行。每一條都很認真的去做, 在日常生活中,使這些教訓變成我們實際的生活行為。從早晨起床,穿 衣吃飯,上班做工,待人接物,就是三福,就是六和、三學、六度、十 大願王。這才與諸佛菩薩的生活行持相應,跟他們一樣。西方極樂世界 上自阿彌陀佛,下至下下品初往生的菩薩,都修學這些。我們今天也依 照這個方法來修學。沒到西方極樂世界去,我們的想法、看法、生活行 為已經跟佛一樣,這是相應。無邊諸行都相應。這兩句話如果要細說, 就是《華嚴經》的最後一品,《八十華嚴》的「入法界品」,《四十華 嚴》的「入不思議解脫境界普賢行願品」裡的善財童子五十三參,就是 「諸行」。善財本人以及五十三位善知識,都是「常習相應無邊諸 行」。這八個字要是細講,就是一部《四十華嚴》。以後若有機緣,我 很樂意為大家細說此經。

『成熟菩薩無邊善根』。「成熟」就是要作佛,功德圓滿才是成熟。無量無邊的善根,我們今天得到了。功德圓滿,是說明佛菩薩度眾生的極限。度眾生度到什麼時候為止?要度到他成佛。在他沒有成佛之前,即使是等覺菩薩,還要幫助他、護念他,一直要到他成佛。這才看

到佛對我們的恩德有多大。我們的父母再愛護我們,也只能照顧我們一生,唯獨佛菩薩照顧我們永遠是生生世世,一直到我們成佛。只要我們還沒有成佛,他就不能說「我不照顧你」,一直要照顧到我們成佛。佛恩之大,無與倫比!有誰知道呢?這樣一個大恩大德之人,我們常常輕視,常常疏忽,常常把他忘掉,他卻沒有把我們忘掉。

正如同世間兒女常把父母忘掉,父母對兒女則永遠記在心裡。中國人如此,外國人也如此。外國人到老年,兒女是不奉養父母的,外國人沒有這個觀念。小孩長到十八、九歲,能自立了,就出去了,不跟父母一起住。可是父母想不想?想!隔一段時期,兒女來看看他,送一朵花給他,他們喜歡得不得了,「啊!小孩還沒把我忘記」。人同此心,為此理。外國的老人是國家奉養的,由國家養老,這裡面缺陷很多,有親情。所以,老人物質上雖然沒有缺乏,精神卻很痛苦。有的連兒女有親情。所以,老人物質上雖然沒有缺乏,精神卻很痛苦。有的連兒女在人麼地方也不知道,有很多兒女不跟父母通信,不要說去看望父母這在國外非常正常。但是老人對於兒女永遠不會忘懷。諸佛菩薩護念我們就像父母一樣,我們卻忘恩負義,不知道佛菩薩對我們恩德之大。

『無量諸佛咸共護念』。我們要求佛保佑,怎麼求?依教奉行,就 得諸佛護念。不肯依教奉行,天天只在佛像前磕頭,供一些香蕉水果, 就想求佛菩薩保佑,那有這個道理!佛菩薩決定不領你這個情。是你真 正修行,真正依教奉行,諸佛菩薩自自然然護念你。

以上是從事相上把佛陀教化眾生的目的、方法、成效,以及教化的期限全都說明了。下面一段經文純粹從理上來說,我們就了解,佛教教育跟世間教育有什麼不同。

『諸佛剎中。皆能示現。譬善幻師。現眾異相。於彼相中。實無可得。 此諸菩薩。亦復如是。』

這一段經文顯示佛菩薩能力之大,大到不可思議,我們無法想像。 十方無量無邊世界裡的眾生,皆與我們息息相關。因為我們有過去生, 過去都在那些世界住過,跟那些世界都有密切的關係。佛法講緣分,與 那個世界有緣,與那個世界的眾生有緣,因緣成熟了,菩薩就會去幫助 那些人。菩薩有很大的能力,能變化無量無邊的身相,去幫助需要幫助 的眾生。「需要」,就是他覺悟了,根熟了,菩薩就示現。『諸佛剎 中,皆能示現』,「佛剎」是講十方諸佛剎土,同時能示現。菩薩有無 量無邊的化身,下面從比喻來說明這個道理。

『譬善幻師』。「幻師」是現代講的魔術師,就是變魔術的。我們 曉得魔術都不是真的,但是變起來,好像是真的。這些諸佛菩薩在十方 世界以應化身度眾生,就像魔術師變把戲一樣。『現眾異相』。應以什 麼身得度,就示現什麼身;應以什麼法門得度,就說什麼法門。能現無量無邊身,能說無量無邊法門。雖然有這種能力,『於彼相中,實無可得』。這是真的,確實是無可得,因為「凡所有相,皆是虛妄」。不但是諸佛的化身,乃至於諸佛的應身、諸佛的報身、諸佛的法身,皆不可得。我們今天這個身體,當然也不可得。不可得,我們想得,就苦!這是迷惑顛倒,不曉得事實真相。

身體是假象,「因緣所生法,我說即是空」。「我」是佛說的。這句話是佛在《中觀論》上講的。一切法沒有自體,是種種緣聚而成的。緣散了,相就不存在,所以一切相的形成,乃因緣聚緣散,就連我們這身相,也是不生不滅,只是業因眾緣聚散之幻象,絕對沒有真實的生滅。

現代世間科學也懂一點這道理,但是還不能完全接受佛法。科學證實「物質不滅,精神不滅」。精神是「心法」;物質是「色法」。既然物質不滅,也就是佛法講的「不生不滅」。我們看到一切現象似有生滅,確是看錯了,其實是「緣聚緣散」,這才是一切法的事實真相。所以,於一切相中『實無可得』。假如我們把得失的念頭打掉,實在講,這個人就很自在、很幸福。人的煩惱,多從患得患失而來,沒有得支想,天想得到,得到之後又怕失掉,其實根本沒有得失。這全是妄想,來想帶來許多痛苦與災難,真是冤枉!都不是實在的。菩薩們對於這種情形知道得太清楚了,所以度眾生,實無眾生可度,不著相,不居功。因此,他能『不失定意』。他的自性清淨心,永遠保持不被染污。心被染污,就不清淨。這段經文顯示菩薩具有真實、圓滿的智慧,對於一切法的真相清清楚楚、明瞭透徹,可以自在受用,而決無佔有之心念。

『通諸法性。達眾生相。供養諸佛。開導群生。化現其身。猶如電 光。』

前面一段文是總顯,此是別顯。這幾句經文是別顯二智—權實兩種智慧。

『通諸法性』。「諸法」就是萬法,也就是一切法,包括世出世間一切法。「性」就是本性,就是宇宙萬有的本體,哲學上講的「本體」。本體能生萬法。一切萬法的來源就是它的本體。宇宙從那裡來的?星球從那裡來的?生物從那裡來的?人從那裡來的?能生的根源就稱本體,佛法裡稱作法性、體性。這些事實,菩薩們完全明瞭,有這種智慧知道宇宙萬法的根源,知道它的本體。

『達眾生相』。「相」就是現象。根源知道了,所有一切萬法,是

怎麼變現出來的,他也知道。換句話說,宇宙、星球、萬物、人類等等,怎樣變現來的,他都曉得,沒有一樣不知道。所以,第一句是指「體性」,就是三種智慧裡的「一切智」。「達眾生相」就是知道一切現象的真相,是「道種智」。能明瞭宇宙一切萬法的形成和演變,這是兩種智慧圓滿具足,就是「一切種智」。

『供養諸佛,開導群生』。沒有智慧,怎麼能教化眾生。教化眾生,先要給眾生做一個榜樣,做一個示範。「供養諸佛」是身教。佛都供養諸佛,佛都禮敬諸佛,佛也讚歎諸佛,以此作榜樣,這是身教。佛教我們要孝順父母,若佛自己不孝順父母,我們怎能接受,我們如何肯學?他孝順父母,先做出樣子給我們看。他尊敬師長,教我們要尊敬師長。所以,這句「供養諸佛」是身教;「開導群生」是言教,用言語開示教導。

『化現其身,猶如電光』,這是比喻佛菩薩不著相。「電光」有用,但是它不住,比喻不執著。佛出現在世間教化眾生,示有作用;雖有作用,但不執著,不執著自己是佛。我是老師,能教你;你是我的學生,接受我的教育。那就有能、有所,有自、有他,就有分別執著,身心就不清淨。

「猶如電光」。「電光」就是說明有用而不住,不著相。菩薩在十方世界度化眾生,他能化身,普遍應各種不同的根機,「隨類化身」。 經上講「化現其身,猶如電光」,是說他不著相。電光有四義:

第一、比喻「快速」。電光即閃電,閃電快速。一般人的生活麻木,真正覺察人生苦短的不多;到衰老了、有病痛時,才覺得光陰過得

很快。古人講的「石火電光」,才彷彿體會到一點。現在很多人不知道什麼是石火。以前火柴尚未發明的時候,取火多用鐵片敲打石頭,敲出火星燃火。我在童年時,鄉下人取火還是用這個方法。用一個鐵刀片取石頭的火,叫做「火石」。石火存在的時間很短,形容六道眾生壽命短促。不一定人道,天道亦復如是,光陰過得非常快。菩薩示現在六道,跟六道眾生的壽命大致相同。像釋迦牟尼佛示現世壽八十歲,跟一般人差不多。所以,電光比喻時光快速。

第二、比喻「作用」。它雖然短暫,還是有照明的作用。在黑暗裡,閃電一亮,我們能看得見外面境界。它有「能照」的作用,有破暗的作用。「暗」喻無明。佛示現在世間,能幫助我們破無明煩惱。

第三、比喻「不住」。《金剛經》講的「應無所住,而生其心」, 不住就是不執著。於一切法都不執著,能現、所現,能度、所度,皆不 執著。

第四、比喻「不分別」。閃電普照,絕對不會因為喜歡那一個就照他;不喜歡就不照。

## 『裂魔見網。解諸纏縛。遠超聲聞辟支佛地。』

『解諸纏縛』。纏縛是煩惱。這是細說,經上講有八纏三縛。八纏:第一、無慚。第二、無愧。無慚無愧是纏縛。沒有慚愧心的人就無惡不作。「慚」是受良心的責備,做了壞事,心裡不安。「無慚」之人,做了壞事也無所謂,俗話說,沒有良心,他就作惡,作惡當然受報。「愧」是外人對他的批評,對他的譴責。因此,不敢做壞事,怕別人譴責。若是「無愧」,外面的譴責不在乎,惡事還是照做。這有什麼

法子!所以慚愧在「心所法」裡屬於善法;無慚無愧在「煩惱心所」裡是中隨煩惱。

第三、嫉妒。人的嫉妒心很盛,看到周邊的人比自己強一點,他就放不下。傲慢、嫉妒是與生俱來的煩惱。一個人對於善人、善事不嫉妒,甚至於同學、同參不嫉妒,他的道業就容易成就。常常有傲慢嫉妒,不但妨礙自己的道業,還造作無量的罪業,將來要受果報的。

第四、慳吝。是由貪煩惱分出來的,自己所擁有的,不肯幫助別人。第五、惡作。一切不善、不順理的行為都是惡作。第六是睡眠。睡眠是昏沉,指睡眠太多。第七、掉舉。是心裡的妄念很多,心定不下來,心七上八下。第八、昏沉。前面是睡眠,睡眠是昏沉的現象。昏沉就是我們現在講的提不起精神。這八種是「纏縛」。有了它,我們就不自在。

「三縛」。縛是繋縛,像繩子把我們捆起來。這三個就是三毒煩惱:「貪、瞋、癡」。我們想一想,八纏三縛,我們有沒有?恐怕全都具足,只是多少而已。佛法替我們把這些解脫,「解」八纏三縛;「脫」是脫離輪迴,脫離生死,脫離三界六道。「解脫」兩個字是這個意思。由此可知,所解的是六道輪迴的因緣;所脫的是果報,最重要的是如何把我們的業緣解除。如果我們不想了生死出三界,那就依然故我。如果這一生真正想求生西方淨土,若不認真下功夫,沒有用處。

所謂念佛消除罪業,就是消除這些,就是前面所講的不正確的思想,不正確的見解。這些妄想、執著若是起來,立即換成「阿彌陀佛」,把妄念打掉,這是「解」。這樣念佛,一聲佛號消八十萬億劫生死重罪。如果口裡念佛,這些妄想、雜念還照樣存在,即是古人所謂「喊破喉嚨也枉然」,一天念十萬聲佛號也不能了生死,也不能出三界;念的雖然多,不起作用。念的雖然不多,但句句起作用,句句能把妄想、雜念換過來,就管用,念佛功夫就得力。如果不能把自己的妄想、分別、執著以佛號取而代之,即是我們佛號念得不得力。念佛如是,念經也是這樣。

我勸初學的人念經,道理在此,念經時,妄想起來,很容易覺察到。心有妄念,經就念錯。佛號很容易念,念熟了,一面念佛號,一面打妄想,不太容易把妄想伏住。所以初學的人,念經比念佛好;念到妄念少了,念佛比念經好。這是有過程、有次第的。每個同修根性不相同,我們選擇不相同的方法,效果就是對治我們的妄想執著。這樣修就正確。

『遠超聲聞辟支佛地』。聲聞是小乘四果羅漢;辟支佛是緣覺。辟

支佛是梵語,「辟支」翻作緣,「佛」翻作覺,就是「緣覺」。這兩種都屬於小乘。聲聞是聽佛講「四諦法」而覺悟證果的;緣覺是聞佛說「十二因緣」而悟入的。這是修學法門不相同。緣覺比聲聞聰明,如果沒有佛出現世間,這一類人看到大自然的現象,他會覺悟。這樣覺悟的,稱為「獨覺」。他怎樣覺悟?佛在經上講得很清楚,小乘人證得初果「位不退」,雖然在六道,決定不墮三惡道;從此人間天上七次往來,決定證阿羅漢果。證阿羅漢果,要有佛出世;佛講經說法,他遇到這個緣才能修行證果。假如沒有佛出現在世間,他就變成獨覺。由此可知,這些有成就的人,過去世都有根基。俗話說,有來歷的,絕對不是普通人,他這一生自己修行就能證果。現在有沒有這種人?

我們在中國、外國聽到很多,某人是什麼佛再來的,羅漢再來的,菩薩再來的,這些皆不可靠。再告訴諸位同修,現在沒有,因為釋迦牟尼佛滅度之後,照中國的算法到現在是三千零十八年,這個時間很短。天上人間往返一次,不只三千年。天上的壽命長,不要講四禪天,就算是欲界忉利天的一天,即是人間一百年,他到忉利天才一個月,這麼短的時間,他怎麼可能下來。所以,現在講這些話的人,問題很大,絕對不是真實的。如果說彌勒菩薩已經到世間來示現成佛,那更是假的頭獨,若薩在兜率天,兜率天的一天是人間四百年。釋迦牟尼佛滅度到現在,兜率天才幾天?所以我們一定要清楚。世尊法運一萬二千年;一萬二千年之後,才是「滅法」。這些人是要在沒有佛法的時候,到這世間來修行證果,而不是在有佛法的時候。所以,現在有人說不相干的話,我們頭腦要清楚,不要被人欺騙。菩薩遠遠超過二乘人!

## 『入空無相無願法門。』

這是說菩薩自己成就。空、無相、無願三法,通大小乘。小乘講空、無相、無願,大乘也有空、無相、無願,境界不相同。本經是大乘圓頓法門,古人稱為「圓中之圓,頓中之頓」,意義就更深。這三法比喻作「門」,要從此處才能契入實相。換句話說,就是證得明心見性的門徑。這三法能幫助我們證入真如本性,隨便從那一個門都可以契入。有些人由「空門」入,可是諸位要知道,要是著了「空相」,就入不進去;必須把空相滅掉,連空也不執著,那就能入。為什麼見到空相就不能入了?因為真心離念,真心沒有妄念;見到空相,「見」就是念頭、妄念。有這妄念,就障礙了自性。

實在講,「空」是講一切諸法的本體。萬法皆空!一切法無有自性,怎麼能起心動念,怎麼能執著?空門入不進去,就從無相。相是講現象。現象有沒有?有!相有,但它是假象,不是真的。因為這些「相」當體即空,我們迷在現象裡,不知道相是假的,不知道相是空的。如果相是真的,相與相就有障礙。譬如,這個牆不是真的,如果是

真的,就過不去。這件事情不要說阿羅漢,就是小乘須陀洹,牆壁不能障礙他,他可以自在通過,因為他不執著。身是假的,牆也是假的,假入假,沒有障礙,他就自在通過。我們今天為什麼不能通過?執著身體以為是真的,牆壁也是真的,這就沒法子通過。我這樣說,諸位能體會,但是很難相信,不容易接受。

近代圓瑛法師講他自己的故事:有一天他在房間裡打坐,心很清淨,突然想到一樁事,馬上要去辦,他從床上下來,就一直往外走,走到外面忽然想起來,門是關的,我沒有開門,怎麼出來的?回過頭來推門,門確實是關的。他在那一念中忘了有門,沒有執著門,他就通過了;再生一個念頭起來,有一道門,再也進不去了。這證明相是假的,不是真的。所以,我們著有相是錯誤的;著無相也是錯誤的。有無兩邊都離開,你就可以從無相門入進去。如果有相、無相,執著任何一邊都不能進去,都不能契入這個境界。

「願」就是作;「無願」就是「無作」,沒有作為。佛度眾生是「作而無作,無作而作」,跟我們不一樣。我們著相─我能講經,我在這裡講經,著了「我」的相;講經,著了「法」相,我執、法執都具足。佛講經說法,既不執著能說的「我相」,也不執著所說的「法相」,更不執著能聽法的「眾生相」,他就得大自在。所以在大小乘法裡,佛講「契入實相」,就從這三個門,『入空無相無願法門』。

六祖在《壇經》說「本來無一物」,何相、何願之有?有相、有願就有一物。清淨心中本來無一物,「體、相、用」,三者都不可執著,才能入。空從本體上講的;相是從事相上說的;願是從作用上說的。體、相、用雖有,沒有自體,因此不可以執著。「一真法界」就是自己的真心。

#### 『善立方便。顯示三乘。』

善是善巧,非常巧妙。自性心地清淨,一法不立。佛當年在世,建立三乘法。「三乘」是聲聞乘、緣覺乘、菩薩乘。三乘是隨順眾生建立的,佛的觀念裡沒有,不但沒有三乘,一乘也沒有。有一乘也是錯誤的,一乘法是跟三乘相對而建立的,我們從這裡體會,決定不能執著。真的執著有一乘、有三乘,那就大錯特錯,就是妄想分別。這些菩薩在一切諸佛剎土裡隨緣度眾,這是舉一個例子,「應以佛身得度者,即現佛身而為說法」。到這裡,第七「轉法輪相」介紹完了。

#### 『於此中下。而現滅度。』

這兩句是第八相,示現「般涅槃」,即是「入般涅槃」相。佛在此

地說得很好,『於此中下,而現滅度』。示現滅度給誰看的?中下根性的人。上根人看佛沒有滅度。佛本來不生,那有入滅?佛不生不滅,可見我們看到生滅相,是中下根性人;上根人看的是不生不滅。所以,這文句裡的意義很深。

這裡講示現「八相成道」,就介紹到此。正如《楞嚴經》說的「隨 眾生心,應所知量」,「當處出生,當處滅盡」,確實諸法性相了不可 得。

## **德遵普賢第二**(第二冊 - 180至190頁)

## 『受持如來甚深法藏。護佛種性常使不絕。』

『受持如來甚深法藏,護佛種性,常使不絕』,這是大慈悲的行持。這些菩薩為眾生作不請之友,他對眾生究竟有什麼好處?這就具體給我們說出來,菩薩「受持如來甚深法藏」。同修們都念本經很熟了,過去我也曾經講過幾遍,這部經是釋迦牟尼佛囑咐給彌勒菩薩,要他護持流通的。彌勒菩薩不過是一切菩薩的代表而已,絕對不是只教給彌勒一個人,與會所有的菩薩們沒有一個菩薩不受佛的囑咐。我們讀這部經,聽佛的一番開導,也是世尊囑咐護持流通之一,我們也有責任。

「甚深法藏」就是指這一部經,就是指這句萬德洪名。要把這部經、這個修學的方法接受過來,介紹給一切眾生,這才是「護佛種性,常使不絕」。

如果就一般來說,「佛種性」可以歸納為發菩提心,修菩薩行。六度、十大願王是佛種性。在本經裡,這句「六字洪名」確實是真實無上的「佛種性」。「念佛是因,成佛是果」。念佛成佛必須「受持」,必須介紹給一切眾生,不能將佛法傳到自己就斷絕了;否則對不起諸佛菩薩,對不起歷代祖師。

#### 『興大悲。愍有情。演慈辯。授法眼。杜惡趣。開善門。』

此六句是利益眾生的行動綱領;「為諸庶類,作不請之友」的具體行動。可見得這句話不是虛假的,它是真實的。菩薩興起大悲心,悲愍一切有情眾生。『演慈辯』。「演」是演說;「辯」是無礙的辯才。菩薩不疲不厭的講經說法,開導眾生,動力來自慈悲。因為佛菩薩對於一切世間所有的名聞利養都捨棄了,是什麼力量推動他這樣勤奮,這樣辛勞的在世間教化?就是「大慈悲心」之力。

『授法眼』。「授」是傳授;「法眼」不是肉眼,能夠認識一切諸 法實相才是法眼。我們在《金剛經》裡讀到如來有五眼。我們凡夫肉 眼,天人則有天眼,比我們肉眼的能力還強。阿羅漢、辟支佛有慧眼; 菩薩有法眼。由此可知,法眼是菩薩具足的。五眼是後面具足前面;前 面不具足後面。有法眼當然有慧眼,當然有天眼,所以能夠見到一切法 的真相。他們把這種能力、這種智慧傳授給眾生,稱為「授法眼」。

菩薩能傳授的是理論與方法。理論是本來有的;雖有,但眾生迷失了。佛菩薩這一說,眾生才恍然大悟,明白有這麼一回事;可是單單的白還不管用,得不到真實受用。像前面講的「於一切萬物,隨意自在」,菩薩能得到,眾生得不到。必須親證,要自己也能證得這個境界才管用。「悟」有解悟、證悟。佛菩薩能幫助我們的是解悟。從解悟以後修持的功夫,完全靠自己,佛菩薩幫不上忙。要認真修行,求證。下面就講認真修行。修行是斷惡修善,這是一切眾生本分的大事。

『杜惡趣』。「杜」是杜絕,是防止,斷一切惡。「惡趣」,若以如來果地上的標準來衡菩薩者是惡道,換句話說,除佛出無明可以不要斷。為什麼還要斷最後一品無明?為了要成佛!所以善語,如果等覺菩薩是善道。與為了要成佛!所以善語,如果們們修羅是三善道。如果此起轉之,非想非想是惡道,薩是三善道。阿羅漢才是善道。阿羅漢,非想非親漢是惡道,薩此起時,於不要以為自己現在實,與我的惡之,所以有對於之事。而是我們要曉得的,不要以為自己現在實、轉得少了。你才是的。是我們要曉得的,不要以為自己現在實、轉少了。你才是的。是我們要曉得的,不要的行為也沒有了,得少為足。你才此盡是我們要聽得的,不要的行為也沒有了,得少為足。你才此盡是我們要聽得的感念沒有了,與力之為足。你才此盡要不斷的一提升。因為這部經、這個法門,是大乘當中的大乘中之團、頓中之頓、專中之專,所以他是絕對的標準,不是普通的標準。

『開善門』。善是本有的。此處講的善,不是善惡之善;善惡的善 還是惡。由此可知,前面講的惡趣也不是善惡之惡,明乎此才能達到絕 對的標準。有絲毫無明存在,都是惡。有一個善的念頭在,已經不善 了。此地這個善門就是明心見性,這才是真正的善門。自性顯露之後, 自性裡無量的智慧、無量的德能自然就現前了,這是真正的善。

我們初學,要知道佛法裡這些標準,可是我們還是從最低的標準下手,這樣修學才能得力。一個標準修到之後,再提升一級。好像念書一樣,先念小學;小學畢業了再念中學;中學畢業了再念大學,一個階段有一個階段的標準。

淨宗有超越一切標準的修法,就是「一心稱念阿彌陀佛」。真正做到「一心稱念」,把許多層次的標準都突破了。所以,這是不可思議的法門,是一切諸佛稱讚的法門,非常微妙奇特,不是其他法門能相比的。也就是說,其他法門都是有層次的,淨宗這句「阿彌陀佛」沒有層次,初發心就可以圓成佛道,所以這是難信之法。

「杜惡趣,開善門」。用淨宗標準來說,「善門」就是一句「阿彌陀佛」,除阿彌陀佛之外,都是「惡趣」。參禪、研教、止觀,都是惡趣,唯獨這一句「阿彌陀佛」是善門。一心執持,這一生決定往生不退成佛。

#### 『於諸眾生。視若自己。』

這是菩薩對待眾生的態度,是我們要學習的,看一切眾生就跟看自己一樣,自他不二。眾生迷,就是自己苦;眾生覺悟了,就是自己快樂。眾生迷而不覺,菩薩只好等待機緣,等待他能接受了,就把佛法介紹給他。他現在不能接受,菩薩很有耐心的等。等也不是天天瞪著眼睛看著,那又錯了!自己要認真努力的修學,成就自己的德行、智慧,這是等待。機緣成熟了,眾生願意接受,自己若沒有智慧、沒有能力教他,那有什麼用處。因此,眾生緣沒成熟的時候,要先成就自己;緣成熟之後,要全心全力幫助他人,這就對了。成就自己,目的還是為了幫助別人,所以自己修學不疲不厭。

世間人讀書、工作很勤奮,什麼力量推動他?名利!諸位想一想,沒有名利,誰願意工作?台灣同胞在全世界工作是最勤勞的。今天台灣的富足,外國人想不通。他當然想不通,他沒有辦法想通。台灣人一天可以工作十二個小時,一星期可以做七天,外國人怎麼想也想不通。他們工作大概都是六個小時,一個星期工作五天,外國人工作態度是這樣的,這怎麼能跟中國人比。中國人一個星期的工作量是外國人兩個星期,什麼力量推動他?名利。有錢好賺,大家拚命去工作。

佛法裡是慈悲力在推動,不是名利,是慈悲心在推動,是智慧在推動。有智慧,對宇宙人生的真相真正看清楚了,真正明瞭這是自己本分的事情,應當要做的,是他的義務,所以他不需要任何報酬,能夠『於諸眾生,視若自己』。

#### 『拯濟負荷。皆度彼岸。』

幫助眾生破迷開悟,離苦得樂。佛菩薩把這個擔子擔負起來,所以佛菩薩的事業就是教化眾生,「度生是事業,弘法是家務」。諸佛菩薩的家務事就是弘揚佛法,以種種善巧方便,把佛法普遍介紹給一切眾

生。

這些年來台灣的佛教確實有進步,這是我們覺得非常歡喜的!榮民 總醫院正式成立佛堂,公家醫院必定還有跟進的,將來公私立醫院每家 都設佛堂,這個功德很大。今天下午我到中央信託局去講演,中信局是 公家金融機構,也有正式的佛學社團。我今天聽到,他們的員工大概有 二、三千人,學佛的占了十分之一,很難得。這個佛學社成立了,必然 會帶動同行,希望將來在總統府、行政院,都有佛學社。實在有此必 要!佛法令人破迷開悟,開悟了才有智慧,才能把國家的事辦理得合情 合理,百姓心悅誠服,上下團結一致。安和樂利的社會確實做得到,這 要靠我們學佛的同修大家努力來推動正法,不可以提倡迷信,迷信是社 會大眾不能接受的。現在許多政府機關,為什麼還沒有佛學社的成立? 他們不認識佛法,認為學佛是迷信。佛法不是迷信,是智慧的教育,教 育的內容、目的,是教我們知道自己以及生活環境的真相。自己就是人 生;環境就是宇宙。佛教只是把宇宙人生的真相,為我們說明白,這裡 面沒有迷信。佛說出的真相是他自己的境界,因此佛也勉勵我們認真修 行,去親證這個境界。我們自己親證,證得了,跟諸佛菩薩所見的無二 無別,佛教教學的終極目標就圓滿達到了。

『皆度彼岸』。彼岸就是徹底認識一切法的真相,發願求生彌陀淨 土。

#### 『悉獲諸佛無量功徳。智慧聖明。不可思議。』

這一句是表「福慧二嚴」,福德莊嚴,智慧莊嚴。證得的地位與如來果地平等無二,也就是成佛。佛菩薩幫助眾生,一直要照顧到成佛,他的責任才算盡到。你是等覺菩薩,他的責任還沒完,還要一直幫助你圓成佛道;不僅幫一個人,是要幫助一切眾生,所以這些菩薩們很忙。不但這個世界眾生多,十方無量無邊世界的所有眾生,都是佛菩薩教化的對象。

「悉獲」,所有一切眾生都獲得。『諸佛無量功德』是福德;『智慧聖明』是智慧。福慧二足尊,就是我們常講的皈依佛。二足就是功德、智慧都圓滿。唯有圓滿才不可思議。不圓滿是可思可議,圓滿就不可思議。由此可知,這三句話就是成佛了。與會菩薩的福慧,說到這裡才算圓滿,都為我們宣說出了。說此即是表明信願持名、求生淨土之人,往生不退成佛的不可思議無量功德。

## **法藏因地第四**(第二冊 - 366 至 373 頁)

#### 『我行決定堅固力。』

這句中,每一個字都非常肯定、堅定,一點疑惑都沒有。

#### 『唯佛聖智能證知。』

法藏比丘發的願只有佛知道,只有佛能為他作證明。顯示他的願真實深廣,與其他諸佛在因地發願確實不相同,所以我們學佛,阿彌陀佛是最好的典型,最佳的模範。我們今天依阿彌陀佛來塑造自己,看看他是怎樣存心,我要學他;他怎麼發願,我也學他;他怎麼修行,我也學他。這樣的人跟阿彌陀佛是真實的同志,那有不在一起的道理。這就保證決定往生。末後這一句很難得。

#### 『縱使身止諸苦中。如是願心永不退。』

這個難得!絕大多數修行人不容易證果,不容易成就,病根都在退轉。受不起折磨,有一點小小的挫折就退心,這樣的人怎麼會成就?你看看阿彌陀佛發的願,即使是上刀山下油鼎,他也不退心。經文後面還有說他的「諸苦」,確確實實是這個意思。這樣才能成就,才是真正請佛來為他證明。沒有這樣堅固的願心,何必要求佛證明。我們能不能受得了這些折磨?阿彌陀佛有沒有受折磨?給諸位說,有。為什麼會受折磨?因為他要普度眾生,到人間來度眾生,要現人身;到畜生道度畜生,就要現畜生身;到地獄道度眾生,要受地獄身。要現同類身,和那些眾生生活方式完全相等,你受得了受不了?這就是菩薩所講的「我不入地獄,誰入地獄」。他入地獄幹什麼?去教化地獄眾生,勸他們回頭是岸,改過自新。不現同類身,度不了那些眾生。

我們在小乘經裡看到,釋迦牟尼佛過去生中曾經在火車地獄。那個火車不像我們的火車,它是鐵車,完全燒紅,從身上輾過,受那樣的苦刑。當時小鬼叫釋迦牟尼佛和另外一個同伴,要他們把自己身上的筋抽出來作繩子拉車,非常痛苦。釋迦牟尼佛就起了慈悲心,看到那個人痛苦,就對小鬼說,「我抽兩條筋,他不必抽啦!我代他抽一條。」那個小鬼就生氣,拿起狼牙棒,一棒就把他打死。這是果報,一念慈悲心,就這樣超越,他就出了地獄。

你在地獄裡動一念慈悲心、一念清淨心,立刻就超越。所以,菩薩不入地 獄度不了地獄眾生,這是願行相扶,所作所為都能圓滿。有願無行,願是假 的,是虛願,永遠不能兌現。有行無願,行畢竟會落空,沒有結果。願就是方 向,就是目標。我有修行,可是沒有目標、方向,最後行到那裡去?所以佛在 一切經裡常常教我們要願行相扶,以行填願,以願導行。願是我們一生努力的 目標方向,願純正,生命就有意義,生活就有價值。一個人在這一生中沒有一 個純正的目標方向,實在講,就是醉生夢死!不知道活著幹什麼,不知道一天 到晚為的是什麼,怎麼不痛苦?

學佛,人生的目標方向是純正的,不為自己,為度眾生。換句話說,一切的努力都是為了幫助眾生破迷開悟,離苦得樂。不僅僅自己實踐佛的教訓,還要把他介紹給大眾,這樣願行當然就圓滿。念佛人,目標當然是求往生。求往生,心要真、要誠,不是口頭說說而已;口頭說說是沒有用處的,心意不誠。真求往生,要真做!佛教給我們怎麼做法,要照做。換句話說,既然求往生,就要求上品上生。中國人常說下取法乎上,僅得乎中」,上品不能往生,還能落個中品。如果你取法乎下,我下下品往生就可以,這個很靠不住。下下品得不到,這一生就空過。所以,要力爭上游,不要跟世間人爭,要爭上上品。

如果要求上品上生,必須將三經:《無量壽經》、《阿彌陀經》和《觀無量壽佛經》的教訓做到。《阿彌陀經》講得雖然簡單,諸位要細細去讀蓮池大師的《疏鈔》、蕅益大師的《要解》。蕅益大師的《要解》,印光大師讚歎到極處。我們曉得,印光大師是西方大勢至菩薩化身來的,印光大師的話就是大勢至菩薩的話,他對於《要解》讚歎,「即使是古佛再來為《阿彌陀經》作一個註解,也不能超過其上」。這是讚歎到頂峰!許多人看到印光法師這個說法都懷疑,是不是印光法師讚歎得太過分了?《要解》我念過很多遍,也講過很多遍,據我自己體會,印祖講的一點都不過分,真是恰到好處。蕅益大師當年在世,他的身分沒露出來,不曉得他是什麼人再來的。要是根據大勢至菩薩這樣的讚歎,在則就能推想到,蕅益大師要不是阿彌陀佛再來,也準是觀音菩薩再來的,我則就能不出這樣一部圓滿註解。《觀經四帖疏》是善導大師的著作;《妙宗鈔》是智者大師的註解。中國佛教裡傳說,智者大師是釋迦牟尼佛再來的,善導大師是阿彌陀佛再來的。中國人確實有福,感得諸佛菩薩應化在中國。

這些教訓必須要研究,要把它實實在在的變成自己的思想、見解、行為,把經典的教訓,變成我們日常生活處世、待人、接物的依靠。一切時,一切處,念念反省,永遠不離開佛菩薩、祖師大德的教訓,這樣我們才真正能與彌陀、釋迦,乃至於十方一切諸佛同心、同願、同德、同行。這個緣就太殊勝、太圓滿了,必定能生淨土,一定能得上品。有人要問,你有什麼把握往生?有份麼憑據你能得到上品?這個就是!「經典」、「註解」就是我們上品上生的保證書。真正做到,就是在保證書上把自己的名字填進去。做不到,保證書拿在手中也沒有用處!一定要把它做到。要想做到,第一步要把經念熟。了才會記得才能照做,記不得怎麼會做到?所以為什麼先叫你熟讀,熟讀之後我們在一切時、一切處,起心動念都會想到佛在經上怎麼教我們,念念都不會違背,這才是依教奉行,這才是受持經教。受持,絕對不是把經文一天念一遍、兩遍,是要把裡面的教訓在日常生活中做到。

## 圓滿成就第九(第三冊 - 158至163頁)

#### 『彼佛如來。來無所來。去無所去。無生無滅。非過現未來。』

佛這一段答覆是事實,是正答。這樣答覆,我們聽起來很玄,可是這是千 真萬確的事實。不成佛的時候,你沒有見性。沒有見性,就有分別、執著。有 分別、執著,才有十方三世。十方三世從那來的?從分別、執著來的。所以, 時間、空間在佛法裡稱為「不相應行法」,就是現代所說的抽象概念,並非事 實,不是真的。但是我們對於這些抽象的概念一向執著,以為它是真的,不知 道它是虛假的。其實這是一種錯誤的觀念,錯誤的執著,不是事實。

見了性,這種妄想、分別、執著沒有了,都消滅了。所以時間、空間觀念沒有了,那裡還有過去、現在、未來?那裡還有此處、他方?都沒有了。這就是常說的「不生不滅」。什麼時候入這個境界?見了性就入這個境界。

佛在大乘經上說,圓教初住菩薩就證得這個境界,別教初地以上(別教初地菩薩等於圓教初住菩薩),也入這個境界。在念佛人來講,此是理一心不亂。也許我們要問,假如我們到這個境界,自己曉得不曉得?一定曉得。你對於芸芸眾生、大千世界,自己還有沒有分別都不曉得,沒有這個道理!如果都不曉得,你修行到最後就變成了木頭、石頭,那就錯了。心性靈明覺知,愈修愈明,過去、現在,此界、他方,無所不知!

所以,自己修行到什麼樣的境界,自己清清楚楚,明明白白。為了證明自己境界沒錯,才請教比自己高明的善知識,求他印證。為你證明,他就是你老師。為你證明,就是傳法、傳承。他給你證明沒錯,禪宗如此,教下也不例外。所以直接告訴他,時、空是一不是二。

成佛之後,就像大海水。中國大陸東面是大海,古人常比喻,所有江、河水都流到大海。沒有入大海之前,有黃河的水、長江的水、淮河的水、粤江的水,都有分別;入了大海就沒有分別。見性之後,所有一切分別、執著都沒有,名字全失掉。你沒有成佛,有過去、現在、未來;成佛就沒有。即是『彼佛如來,來無所來,去無所去』,說明「十方虛空,不離當處」。

『無生無滅,非過現未來』。佛門裡常講「三世古今,不離當念」,是《華嚴》裡講的「念劫圓融」。已經入這個境界,這是圓滿成就。這是從理上講,從性上講。可是除了體性之外,還有事相。

## 『但以酬願度生。』

這是從事相上講。「事」有沒有?事有,就跟我們娑婆世界一樣,確實有這個處所。我們現在講星球,大家都知道,在太空中,我們的大地也是一個星

球,這個星球很小。阿彌陀佛示現的國土,是個很大的星球,是他願力成就的。我們這個星球是釋迦牟尼佛的願力、眾生的業力集合成顯現的世界——娑婆世界。不像西方世界,純粹是阿彌陀佛的願力,所有往生到西方世界的人也是與佛同心同願,往生的人願力跟阿彌陀佛的願力完全相同,同心同願成就的,故與其他世間不一樣。我們這個世界,佛的願力當然沒有話說的,但是一切眾生的願力各個不相同,是非常複雜的業力形成這樣複雜的世界。

西方世界是阿彌陀佛『酬願度生』。「酬願度生」四個字,我們要記住,才明瞭西方極樂世界是阿彌陀佛的化土,是他示現在那個地區教化眾生的。就像三千年前釋迦牟尼佛出現在印度,以應化身住世八十年,為這個世界眾生講經說法,用意完全相同。不過釋迦佛示現在穢土,時間很短,只有八十年。阿彌陀佛示現在西方是淨土,壽命長久,是無量壽。所以我們要問,西方極樂世界的阿彌陀佛到底是那一種身?我們可以答覆,他是應化身。因為他的世界奇妙,跟十方諸佛的應化身都不相同。西方世界阿彌陀佛是一體三身,三身一體。你說他是報身,可以。你說他是法身,也可以。一即一切,一切即一。但就我們現前的程度來說,說應化身是最適當的,因為我們能理解,容易接受。說得太高,反而我們覺得很玄,難以接受。所以,佛的應化是為『酬願度生』。

# 聞經獲益第四十八 (第四冊 - 804至805頁)

## 『尊者阿難。彌勒菩薩。』

此是本經的兩位當機者。此經前半部是阿難尊者當機,後半部是彌勒菩薩當機。在法會中,由此兩位代表我們大眾。

#### 『及諸菩薩聲聞。』

**参加法會的菩薩,有此界、有他方的。聲聞眾中亦有此界、他方的。** 

## 『天龍八部。一切大眾。聞佛所說。皆大歡喜。信受奉行。』

未後阿難尊者總結的這一段,我們也不能疏忽,不能輕易看過。不 是說這一部經已經講完,當知散會之後,回去怎樣做。『信受奉行』, 要真正的「信」,要如實的接「受」,老實照做。若能照做,就是如來 第一弟子,將來決定往生。我們既然已經在西方極樂世界報了名,註了 冊,掛了號,自應決定去!今現在此世界亦是逢場作戲,不要再認真。 一定要知道,這個世界一切萬法都是假的,應當都要放下,都要捨棄。 在此世界無論對什麼人、什麼事、什麼物,決定沒有絲毫貪戀之心。因為我們是西方極樂世界的人,決定往生,絲毫懷疑都沒有。

~~~~~~

若有錯漏,敬請指導,功德無量。 歡迎向本會索取電子文檔結緣。(電郵:info@fazangculture.org.hk)

<02r\_2010 年 11 月訪馬 研習資料-100910-Finalized.doc>